# خيالة المالية

المرابع المراب

تاب ه شيخ الإن للم تقى الدين ابن تيمية

تحقيــق

أبوريم مجري شجرال المستردي مجاري في المستردي

> ڴٳؙۯٳڸۻۣڲٵؠٚٛڔڸڬؿٝڔٳڮٚؽڮؙڶ ڸڶۺؙڔۥۊؘٳڷؿڂڣۣؿڣۥۊٳڵٷڒڽۼ

# كِتَابُ قَدْحَوى دُرَرًّا بِعَيْنِ الْحُسُنِ مَلْحُوظَةَ لِيَابِ عَلَيْ الْحُسُنِ مَلْحُوظَةَ لِيَّا الْمُنْ ال لِهَذَا قاست تَنْهِبًا حقوق الطب بع محفوظة

لدار الصِّحْدِيْنِ الْمُحْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْدِينِ الْمُعْمِيلِيلِي الْمُعِيلِي الْمُعِيلِي الْمُعِيلِيلِي الْمُعِيلِيلِي الْمُعْدِينِ الْمُعِيلِي

للنَشرِ والتَحقِيقِ والتوزيع

المراسكلات:

طنطاش المذيرية \_ أمَام محَطة بَنزين التَّعاونِ ت: ٣٣١٥٨٧ ص.ب: ٤٧٧

الطبعةالأولى ١٤١٢ هـ ــ ١٩٩٢ م

# بنماسالهماالحيم

# بن يدى الكتاب وأهميته

الحمد لله وكفى ، وسلام على عباده الذين اصطفى ، وبعد .

من سنن الهدى التي تركها لنا النبي تراكية صلاة الجماعة ، حيث نجتمع المسلمون فيتعارفون ويتعاونون ، وما أجمل قول ابن مسعود رضي الله عنه :

وفى رواية أخرى لأبى داود قال و حافظوا على هؤلاء الصلوات الحمس حيث ينادى بهن ، فإبهن من سنن الهدى ، وإن الله تبارك وتعالى شرع لنبيه سنن الهدى ، ولقد رأيتنا و وما يتخلف عنها إلا منافق بسين النفاق ، ولقد رأيتنا وإن الرجل لهادى بين رجلين حيى يقام فى الصف ، وما منكم أحد إلا وله مسجد فى بيته ، ولو صليم فى بيوتكم ، وتركم مساحدكم تركم سنة نبيكم ، ولو تركم سنة نبيكم لضلام » .

هكذا هي صلاة الجاعة فلها أهمية كبرى ، لما يترتب عليها من فوائد جمة ولو أخذنا نسرد تلك الفوائد ما انتهينا ، فمنها على سبيل المثال :

ا – شعور أهل الإسلام بعظمة دينهم الذى جمعهم فى مكان واحد ، يتساوى فيه الجميع الفقير ، والغنى ، الشريف ، والمولى الكل سواسية كأسنان المشط .

٢ – يعرف أهل الإيمان أحوال بعضهم ، فيعطف الغنى على الفقير ،
ويعين القوى الضعيف ، فيتم التكافل الإجهاعى بين المجتمع ككل ، وهذا ما تريد المجتمعات الحديثة أن تصل إليه .

عرف أعداء الإسلام أن المسلمين يد واحدة ، فهم معاً فى الدين ، فكيف يتفرقون فى الدنيا .

وهكذا نجد أن فوائد صلاة الجاعة عظيمة لجاعه المسلمين ، بل إنها للفرد عظيمة ، إلى غير ذلك ومن للفرد عظيمة ، فهى تعلمه النظام ، وتعلمه النظافة ، إلى غير ذلك ومن هنا كان ينبغي لكل مسلم أن يعرف حكم صلاة الجاعة ، فإن الناس قد مهاونوا فيها ، حتى أصبحت بيوت الله خالية من المصلين ، فإنا الله وإنا إليه راجعون .

يأتى شيخ الإسلام فى هـــذا الكتاب و محدثنا عن حكم صلاة الجاعة الفقهى ، فيعرض لنا آراء العلماء ، وحجة كل رأى ، و بما يُسرد عليه ، ثم يمحص تلك الأقوال حتى يصل بنا إلى حكم صلاة الجاعة الذى ينبغى لكل مسلم أن يتعلمه ويُسعلمه .

أما الجزء الثانى من هذا الكتاب فيتحدث عن القراءة خلف الإمام وهذا موضوع خطير ، فإن العاياء قد تنازعوا فيه ، واختلفوا مع عموم الحاجة وخطورته ، فيأتى شيخ الإسلام ويقول القول الوسط ، فيفصل في هذا الأمر ، ولقد كان الإمام مسبوقا من قبل في الحديث عن هذا الموضوع ، فلقد ألف فيه الإمام البخارى كتابه ( خير الكلام في القراءة خلف الإمام) ، وألف الإمام البيهقى كتابه ( القراءة خلف الإمام) .

ولقد استوعب هذا البراث الإمام ابن تيمية ، وأخرج لنا خلاصة البراث المأثور عن السلف الصالح ، مع ذكر أقوال كل فريق من االعلماء ، وفي النهاية كعادته بخرج لنا بالقول الأوسط ، والمذهب الراجع .

وهكذا نرى أن هذا الكتاب جدير بالقراءة ، جدير بالإقتناء لما حوى من علم شريف ، يوصل إلى طاعة الله وعبادته .

# عملي في الكتاب

١ - قمت بتخريج الأحاديث النبوية الموجودة فى الكتاب ، مع ذكر
درجة الحديث كلما أمكن ذلك .

٢ – أرجعت الآيات القرآنية إلى مواضعها من السور ، مع تشكيلها
تشكيلا كاملا ، لأهمية هذا الأمر .

٣ – قمت بإرجاع أقوال السلف إلى مواضعها من المراجع التي في كرت فها ، وهذا يزيد في توثيق القيمة العلمية لتلك الأقوال .

٤ - أعددت مقدمة للكتاب تحتوى على التالى :

(۱) بین یدی الکتاب وأهمیته .

(ب) ترجمة المصنف .

(ج) أصل الكتاب .

( د ) عملي في الكتاب .

إن أريد إلا الاصلاح ما استطعت ، وما توفيقى إلا بالله ، عليه توكلت وإليه أنيب .

أبو مريم / مجدئ بن فتحى السيد

# ﴿ أصل المكتاب ﴾

هذا الكتاب في أصله ،كون ،ن رسالين من رسائل شيخ الإسلام ابن تيمية ، كتبها عندما سئل عن صلاة الجاعة هل هي فرض عين أم فرض كفاية ، أم سنة ، فإن كانت فرض عين ، وصلى وحده بغير عندر ، فهل تصح صلاته أم لا ؟

أما الرسالة الثانية فهي عبارة عن السئوال عن القراءة خاف الإمام ؟

ولقد أخرجنا هاتين الرسالتين من مجموعة فتاوى شيخ الإسلام ، وكانتا في المحلد رقم (٢٣) وذلك للحاجة الملحة إلى هذين الموضوعين ، ولتيسير وصول القارئ المسلم إلى أحكام هاتين المسألتين ، فإنه يتعذر عليه أن يشترى مجموعة الفتاوى المؤلفة من (٣٧) مجلداً .

ولقد حاولنا خدمة الكتاب بتحقيقه ، وإيضاح ما قد يصعب فيه ، ويعلم الله عز وجل كما بذلت من طاقة فى تَحرَّى الصواب ، ولكن أبي الله عز وجل أن يكون الكمال إلا لكتابه ، فمن وجد خيراً فى عملى فهذا من فضل الله ، فلا يحرمني الدعاء بالتوفيق ، وإن كانت الأخرى فليستغفر لى ، وحسبى أن الله يعلم ما فى الصدور ، وأسأل الله – تبارك وتعالى – أن ينفع بهذا العمل المسلمين ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

### (ترجمة المصنف)

# أولاً نسبه ونشأته :

هو شيخ الإسلام ، الإمام المحتهد ، تقى الدين أبو العباس أحمد ابن عبد الحليم ابن عبد السلام بن عبد الله بن تيمية الحراني .

ولد بحران فى عاشر ربيع الأول سنة ٦٦١ هـ، ثم ارتحل والده به وبأخويه إلى دمشق فيمن هاجر إليها من المسلمين فراراً من التتار الذين أغاروا على بلاد الإسلام فى ذلك العهد ، وأظهروا فى الأرض الفساد .

فلما ذهب إلى دمشق تلقى العلم على مشايخها ، واعتنى بالحديث ، فسمع المسند مرات ، والكنب السنة ، ومعجم الطبرانى الكبير ، وما لا يحصى من الكتب ، ثم أقبل بعد ذلك على الفقه وعلم العربية ، ثم أقبل على التفسير إقبالا كليا حتى سبق فيه ، وأحكم أصول الفقه ، كل ذلك وهو ابن بضع عشرة سنة ، فانبهر العلماء من فرط ذكائه ، وسيلان ذهنه ، وقوة حافظته .

وكان يحضر إلى المحافل العلمية ، فيناظر ، ويناقش ، وأفيى وله أقل من تسع عشرة سنة ، وتوفى والده وعمره احدى وعشرون سنة ، فقام مكانه بتفسير القرآن أيام الجمع في المسجد الجامع .

وهنا يحق لنا أن نقول : إنه لا عجب ولا غرو فى نبوغه ـ رحمه الله ـ فقد وهبه الله كل عوامل النبوغ ومؤهلاته : وراثة طيبة عميقة الجنور العلمية ، وقوة عقلية وذهنية بلغت حد الاعجاب .

ثم بعد ذلك اتجه إلى الحديث رواية وحفظا ، فرواه عن أعلامه ،

وكبار شيوخه فى وقته كابن أبى اليسر ، ومجد الدين بن عساكر ، وفخر الدين بن البخارى وغيرهم .

ومع الحفظ والرواية كان كؤُباً على الدروس العلمية ، والبحث ، في مختلف العلوم ، وقلما يزاول علماً من العلوم ، إلا ويفتح الله عليه فيه .

وكان يكتب في كل يوم وليلة في فته ، أو أصوله ، أو تفسير ، أو في الرد على الفلاسفة وأهل النحل والفرق ، نحواً من أربع كراسات .

# ثانيا صفاته الذاتية:

كان بمناز رحمه الله – بالشجاءة والجلد في النصح لله ، والأمة وكان يدعو إلى ما كان عليه سلفنا الصالح ، فأظهر الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر في كل مكان كان يذهب إليه .

وامتاز – رحمه الله – بقوة الحافظة ، فكاد أن يستوعب السن والآثار محفظا ، إن تكلم في التفسير فهو صاحب علمه ، وإن أفتى في الفقه فهو مدرك غايته ، أو في الحديث فهر حامل رايته .

ومن صفاته رحمه الله – كان عالى الهمة عزيز النفس ، لا يذل ، ولا بمارى ، وكان صريحا إلى أبعد حدود الصراحة ، في رأيه ، ومناظراته، ومؤلفاته ، فمن مواقفه الجريئة المحيدة التي تذكر له ، وتبين كيف كان في علمه وفضله .

١ – لما زحف التنار على الشام ، وتسامع الناس بأنهم سيقصدون مصر بعد ذلك ، أمتلأت قلوبهم بالرعب ، واتفق الأعيان مع الشيخ ابن تيمية على لقاء ملكهم قازان ، فذهبوا إليه ، وتكلم معه ابن تيمية كلاما شديدا ، وكانت الغاية أخذ الأمان لأهل دمشق ، ثم إيقاف الزحف ، فجلس الشيخ أمام قازان الذي طلب الدعاء منه ، فرفع يديه ودعا له دعاء منصفاً أكبر عليه ، وقازان يؤمن على دعائه .

٢ – وشكا رجل من الناس إلى ابن تيمية من ظلم نزل به من أميره ،
وكان هذا الأمير فيه جبروت وغلظة ، فدخل عليه الشيخ غير هياب ،
ولا وجل ، فقال الأمير : أنا كنت أريد أن أجيئ إليك لأنك عالم زاهد ،
يعنى بهذا الاستهزاء من الشيخ .

فقال الشيخ : موسى كان خيراً منى ؛ وفرعون كان شراً منك ، وكان موسى يجئ إلى باب فرعون كل يوم ثلاث مرات ، ويعرض عليه الإمان .

٣ ــ يذكر ابن كثير فى حوادث سنة ٦٩٩ هـ أنه فى السابع عشر من رجب دار الشيخ ابن تيمية ــ رحمه الله ــ وأصحابه على الحارات والحانات ، فكسروا أوانى الحمور وأراقوها وعزّروا الناس الذين اتخذوا تلك الأماكن للفحش ، ففرح الناس بذلك .

## ثالثاً : شيوخه وتلاميذه :

حكى البرزالى أن شيوخه أكثر من مائة شيخ ، وهذا القول يوضح لنا كيف كانت همة الشيخ في السماع كبيرة .

وفى خبر آخر يروى أنه قد بلغ عدد من سمع منهم أكثر من مائتى عالم. فسمع فى دمشق ابن عبد الدائم ، وابن أبى اليسر ، والمجد بن عساكر ، ويحيى ابن الصير فى ، والشيخ شمس الدين ابن أبى عمر ، وغير هم .

وقد أخذ الفقه والأصول عن والده ، والشيخ زين الدين بن المنج ، وقرأ العربية على ابن عبد القوى ، وسمع الحديث عن شمس الدين عطاء الحنفي ، وابن علان ، والكمال عبد الرحيم ، وابن شيبان ، وغيرهم من شيوخ الحديث حدث عنه خلق كبير منهم : المديمي ، والبرزالي ، وأبو الفنح بن سيد الناس ، ويكفيه فخراً ، أن من تلاميذه ابن قيم لجوزية الذي أضاف الدكتبة الإسلامية العامرة ، عشرات المؤلفات المنافعة العامرة ، عشرات المؤلفات النافعة العامرة .

## رابعاً : ثناء العلماء عليه :

قال الشيخ عماد الدين الواسطى :

و فوالله لم يُسرَ تحت أديم السهاء مثل ابن تيمية علماً وعملاً ، وحالاً وخُسلُهُما ، وحلماً وقياماً في حتى الله عند انتهاك حُسرُماته ، أصدق الناس عقداً ، وأصحهم علماً ، وحزماً ، وأعلاهم في انتصار الحق وقيامه همة ، وأسخاهم كَفَاً ، وأكملهم اتباعاً للنبي يَرْفِيْنِهِ ،

وقال الحافظ الذهبي صاحب المصنفات الذائعة :

و شيخنا ، وشيخ الإسلام ، وفريد العصر علماً ومعرفة ، وشجاعة وذكاء ، ونصحاً للأمة ، وأمراً بالمعروف ، ونهياً عن المنكر ، ومحاسنه كثيرة ، وهو أكبر من أن يُسنب على سيرته مثلى ، فلو حلفت بين الركن والمقام لحلفت أنى ما رأيت بعينى مثله ، وأنه ما رأى مثل نفسه ، وقال الإمام ابن دقيق العيد :

ه ، . . وأيت رجلاً سائر العلوم بين عينيه ، يأخذ ما شاء منها ،
ويترك ما شاء ،

وقال ابن الزملكاني إمام الشافعية في عصره :

و كان ابن تيمية إذا سئل عن فن من الفنون ظن الرائى والسامع أنه لا يعرف غير ذلك الفن ، وحكم أن أحسداً لا يعرف مثله ، وكان الفقهاء من سائر الطوائف إذا جلسوا معه استفادوا فى سائر مذاهبهم منه مل لم يكونوا يعرفونه قبل ذلك ، ولا تكلم فى علم شرعى أو غيره إلا فاق فه أهله ه

ثم ذكر ابن الزملكاني شعراً في ابن تيمية فقال :

اذا يقول يقول الواصفون له وصفاته جلت عن الحصر هو حجــة لله باهــرة هو بيننــا أعجوبة الدهر هو آية للخلق ظــاهرة أنوارها أربت على الفجر

وقد أجمع مؤرخوا ابن تيمية على أنه كان فى عصره أمة وحده ، قد توافرت لديه شروط الاجتهاد ، وبلغ رتبة الإمامة فى كل فن مارسه ، فكان فى العلوم إماماً مُـــُـــُبَعاً ، سلفى العقيدة والنهج .

# خامساً : مؤلفاته :

قال الحافظ الذهبي : كَانَ بحور العلم ، أثنى عليه الموافق والمحالف ، وسارت بتصانيفه الركبان ، لعلها ثلاثمائة مجلد .

و في شذرات الذهب : أن تصانيفه تبلغ خمسهائة مجلدة .

ومن مؤلفاته الذائعة المطبوعة نختار بعضها ، فنذكر مها :

- ١ \_ اقتضاء الصراط المستقيم ومجانبة أصحاب الجحيم .
  - ٢ \_ رفع الملام من الأنمة الأعلام م
    - ٣ ــ التوسل والوسيلة .
  - ٤ \_ الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح .
  - \_ السياسة الشرعية في اصلاح الراعي والرعية .
- ٦ \_ الفرقان بين أولياء الرحمن ، وأولياء الشيطان .
  - ٧ \_ العقيدة الواسطية .
  - ٨ الفرقان بين الحق والباطل .

## سادساً : وفاته :

ابتلى رحمه الله فى آخر عهده فاعتقل فى قلعة دمشق من شعبان سنة ٧٢٦ ه إلى ذى القعدة سنة ٧٢٨ ، ثم مرض بضعة وعشرين ، ولم يعلم أكثر الناس بمرضه ، ولم يفجأهم إلا موته ، وكان مشهد تشييعه إلى المقر الأخير أمرا عظيما ، فقد تزاحم الناس على جنازته ، وعلت الأصوات بالبكاء ، والدعاء له ، ويذكر ابن كثير ، فيا قال فى وصف جنازته وكثرة مشيبها ، أنه لم يتخلف عن الحضور إلا من لم يستطع إلى ذلك سبيلا ، وحضرت نساء كثيرات بحيث حزرن نخمسة آلاف غير اللاتى كن على الأسطحة وغيرهن ، وأما الرجال فحزروا بستين ألفا ، إلى مائة ألف ،

يقول الشيخ زين الدين عمر بن الودرى :

عثا في عرضه سلاط لهم من نثر جوهره التقاط تقى الدين أحمد خير حبر خروق المعضلات به تخاط توفى وهو محبوس فريد وليس له إلى الدنيا انبساط ولو حضروا حين قضى لألفوا ملائكة النعيم به أحاطوا فتى في علمه أضحى فريداً وحالً المشكلات به يناط

ورثاه ابن فضل الله العمرى بقصيدة طويلة ، فمنها :

مثل ابن تيمية في السجن معتقل

والسجن كالغمد ، وهوالصارم الذكر

مثل ابن تیمیة تذری خمائسله

وليس يُـلقط من أفنـــانه الزهر

مثل ابن تيمية شمس تغيب سُدًى

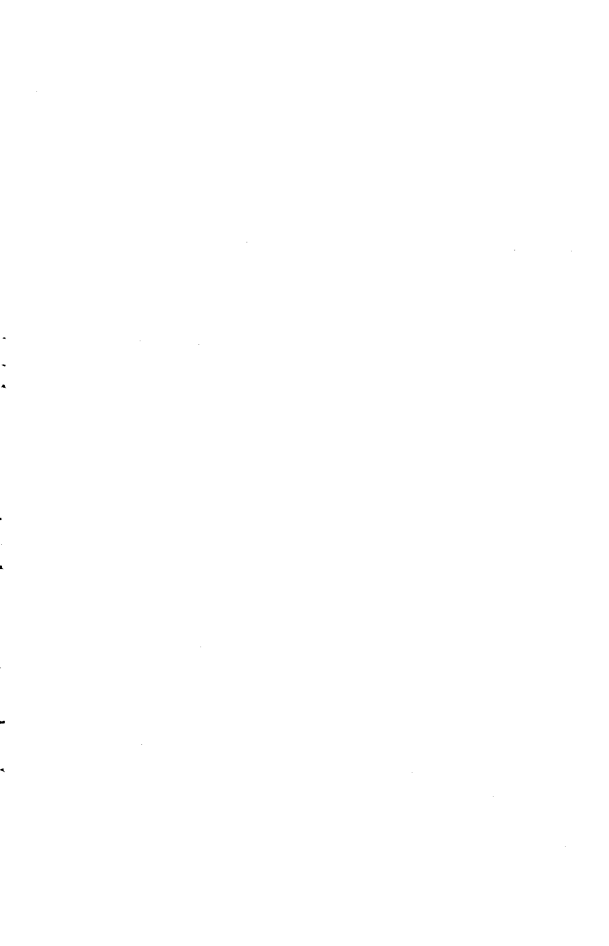
وما ترقُّ بها الآصال والبسكر

مثل ابن قيمية يمضى وما عبنت عسكه العاطر الأردان والطـرز

رحم الله شيخ الإسلام بن تيمية ، وأسكناه في جنة الخلد ، مع الذين أنعم الله عليهم ، من النبيين والصديقين ، والشهداء ، والصالحين ، وحسن أولئك رفيقا .

والحمدلله الذي بنعمته تتم الصالحات .

ونسأله العون والتوفيق والسداد في كل حال .



#### باب مسلاة الجماعة

### سئل رحمه الله :

عن صلاة الجاعة هل هي فرض عن أم فرض كفاية ، أم سنة فإن كانت فرض عين وصلى وحده من فير عدر . فهل تصح صلاته أم لا؟ وما أقوال العلماء في ذلك ؟ وما حجة كل مهم ؟ وما الراجح من أقوالهم ؟

فأجاب: الحمد لله رب العالمين. اتفق العلماء على أنها من أوكد العبادات، وأجل الطاعات، وأعظم شعائر الإسلام، وعلى ما ثبت فى فضلها عن الذي يَلِيَّةِ حيث قال: و تفضل صلاة الرجل في الجماعة على صلاته وحده مخمس وعشرين درجة (١) هكذا في حديث أبي هريرة. وأبي سعيد مخمس وعشرين (٢)، ومن حديث ابن عمر بسبع وعشرين، والثلاثة في الصحيح.

وقد جمع بينهما : بأن حديث الحمس والعشرين ، ذكر فيه الفضل اللذى بين صلاة المنفرد والصلاة فى الجاعة . والفضل خمس وعشرون ، وحديث السبعة والعشرين ذكر فيه صلاته منفرداً وصلاته فى الجاعة

<sup>(</sup>۱) البخاری (۱۲/۲) ، ومسلم (۱۰۲/۰) ، أحمد (۱۳۷۹)، (۱۰۲/۱) ، (۲۰۲۱) ، (۲۰۲۱) ، (۲۰۲۱) ، (۲۰۲۱) ، (۲۰۳۱) ، (۲۰۳۱) ، النسائی (۲۰۳/۱) ، النسائی (۲۱۳) ، النسائی (۲۱۳) ، وابن ماجه (۷۸۸) .

<sup>(</sup>۲) البخاری (۱۹۶۲) ، ومسلم (۱۵۲/۵) ، والترمذی (۲۱۵)، والنسائی (۱۰۳/۲) ، وابن ماجه (۲۸۸) .

والفضل بينهما ، فصار المجموع سبماً وعشرين ، ومن ظن من المتنسكة (٣) إن صلاته وحده أفضل ، إما فى خلوته ، وإما فى غير خلوته ، فهو مخطئ ضال ، وأضل منه من لم ير الجاءة إلا خلف الإمام المعصوم ، فعطل المساجد عن الجمع والجاءات التي أمر الله بها ورسوله ، وعمر المساجد بالبدع والضلالات التي نهى الله عنها ورسوله ، وصار مشابهاً لمن نهى عن عبادة الرحمن وأمر بعبادة الأوثان .

فإن الله سبحانه شرع الصلاة وغيرها فى المساجد . كما قال تعالى : ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِنَ مَنَعَ مَسَاجِدَ اللهِ أَنْ يُذْكَرَ فِيَها اسْمُهُ وَسَعَى فِي خَرَابِهَا ﴾ (٤) .

وقال تعالى : ﴿ وَلَا تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنشُمْ عَاكِفُونَ فِي ٱلْمَسَاجِدِ ﴾ (٥) .

وقال تعالى : ﴿ قُلْ أَمَرَ رَبِيّ بِالْقِسْطِ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُمْ عِنَد كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ (٦) .

وقال تعالى : ﴿ مَا كَانَ للْمُشْرِكِينَ أَنْ يَعْمُرُا مَسَاجِدَ اللهِ ﴾ إلى قوله : ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللهِ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخر وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَلَمْ يَخْتَى إِلَّا اللهِ فَهَسَى أُوْلَئَكَ أَنْ يَكُونُواْ مِنَ المَهْتَدِينَ ﴾ (٧) .

<sup>(</sup>٣) الدُّسَـٰكُ والدُّسُـٰكَ : العبادة والعااعة وكل ما ُتقرب به إلى الله تعالى ، والمتنسكة أي المتعبدة .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة : ١١٤ .

<sup>(</sup>٥) سوره البقرة : ١٨٧ .

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف: ٢٩.

 <sup>(</sup>٧) سورة التوبة : ١٨ – ١٨ .

وقال تعالى : ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُدْكُرَ فِيَهَا اسْمُهُ ، يُسَبِّحُ لَهُ فِيَهَا بِالْغُدُوِّ وَالآصَالِ رِجَالٌ لَّا تُلْهِيهِمْ تَجِارَةٌ ولَا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللهِ ﴾ (٨) .

وقال تعالى ؛ ﴿ وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ للهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ اللهِ أَحَداً ﴾ (٩) . وقال تعالى : ﴿ وَمَسَاجِدُ يُذْكَرَ فِيها اسْمُ اللهِ كَثِيراً ﴾ (١٠) .

وأما مشاهد القبور ونحوها : فقد اتفق أئمة المسلمين على إنه ليس من دين الإسلام أن تخص بصلاة أو دعاء ، أو غير ذلك ، ومن ظن إن الصلاة والدعاء والذكر فيها أفضل منه في المساجد ، فقد كفر . بل قد تواترت السنن في النهي عن اتخاذها لذلك . كما ثبت في الصحيحين إنه قال « لعن الله اليهود والنصارى اتحذوا قبور أنبيائهم مساجد (١١) » يحدر ما فعلوا : قالت عائشة : « ولو لا ذلك لابرز قبره ، ولكن كره ان يتخذ مسجداً » وفي الصحيحين أيضاً أنه ذكر له كنيسة بأرض الحبشة وما فيها من الحسن والتصاوير ، فقال : « أو لئك إذا مات فيهم الرجل الصالح بنوا على قبره مسجداً ، وصوروا فيه تلك التصاوير ، أو لئك شرار الحلق عند الله يوم مسجداً ، وصوروا فيه تلك التصاوير ، أو لئك شرار الحلق عند الله يوم القيامة (١٢) » وثبت عنه في صحيح مسلم من حديث جندب إنه قال : قبل أن يموت بخمس : « إن من كان قبلكم كانوا بتخذون القبور مساجد ،

<sup>(</sup>٨) سورة النور : ٣٦ – ٣٧ .

<sup>(</sup>٩) سورة الجن : ١٨ ،

<sup>(</sup>١٠) سورة الحج : ٤٠ .

<sup>(</sup>۱۱) البخاری (۱۱/۱) ، (۱۱۱/۲) ، ومسلم (۱۲/۵) ، وأبو داود (۳۲۲۷) بلفظ : (قاتل) ، والنسائی (۲۱/۲) بلفظ (لعنة الله) والباقی سواء ،

<sup>(</sup>۱۲) البخاری (۱۱۲/۱ – ۱۱۷) ، ومسلم (۱۱/۵) ، النساقی (۲۱/۲) .

<sup>(</sup>م ٢ - صلاة الجماعة)

ألا فلا تتخذوا القبور مساجد فانى أنهاكم عن ذلك(١٣) » .

وفى المسند عنه إنه قال : ﴿ إِنْ مَنْ شُرَارِ الْحَلْقِ مِنْ تَدْرَكُهُم ﴿ السَّاعَةُ وَهُمْ أَحْيَاءُ ، وَاللَّذِينَ يَتَخَذُونَ القَبُورِ مُسَاجِدُ (١٤) ﴾ وفى موطأ مالك عنه إنه قال : ﴿ اللهُم لا تَجْعَلُ قَبْرِى وَثَنَّا يَعْبُدُ ، اشتَدْ غَضَبِ الله على قوم اتَّخَذُوا قَبُورِ أَنْبَيَاتُهُم مُسَاجِدُ (١٥) ﴾ وفى السنن عنه أنه قال : ﴿ لا تَتَخَذُوا النَّهُومُ مُسَاجِدُ (١٥) ﴾ وفى السنن عنه أنه قال : ﴿ لا تَتَخَذُوا

# (۱۳) مسلم (۱۳/۵).

[ فائدة عظيمة ] :

قال الإمام النووى رحمه الله: قال العلماء إنما بهى النبى صلى اقد عليه وسلم عن انحاذ قبره وقبر غيره مسجداً خوفاً من المبالغة فى تعظيمه والافتتان به ، فريما أدى ذلك إلى الكفر ، كما جرى لكثير من الأمم الحالية ، ولما احتاج الصحابة – رضوان الله عليهم أجمعين – والتابعون إلى الزيادة فى مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم حين كثر المسلمون ، وامتدت الزيادة إلى أن دخلت بيوت أمهات المؤمنين فيه ، ومها حجرة عائشة رضى الله عنها – التى فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم وصاحبيه أبى بكر وعمر – رضى الله عنهما – بنوا على القبر حيطانا مرتفعة مستديرة حوله ، لئلا يظهر فى المسجد فيصلى إليه العوام ، ويؤدى المحذور ، ثم بنوا جدارين من ركنى القبر الشماليين ، وحرفوهما حتى التقيا ، حتى بنوا جدارين من ركنى القبر الشماليين ، وحرفوهما حتى التقيا ، حتى لا يتمكن أحد من استقبال القبر ، والله تعالى أعلم بالصواب . انهى نقلا عن شرح النووى على مسلم ( ١٣/٥ – ١٤) .

(12) أحمد (٢/٥/١) ، صحيح ابن خزيمة (٧٨٩) ، وابن حبان (١/٧٧/٣) ، والطبراني (١/٧٧/٣) في الكبير ، وأبو يعلى (٢٥٧/١) في مسنده وحسنه الشيخ الألباني ، كما في تحذير الساجد (ص(١٩)) .

(١٥) أحمد (٢٤٩/٢) ، ومالك في كتاب السفر : باب ٨٥ ، وعبد الرزاق (١٥٨) مرسلا ، والتبريزى (٧٥٠) في مشكاة المصابيح ، وابن سعد (٢٤١/٢) ، وأبو نعيم (٢٨٣/٦) في الحلية ، وصححه الشيخ الألباني ، تحذيز الساجد (ص/١٨) .

قبرى عيداً ، وصلوا على حيثًا كنتم ، فإن صلاتكم تبلغني(١٦) » .

والمقصود هنا : أن أئمة المسلمين متفقون على أن إقامة الصلوات الحمس فى المساجد هى من أعظم العبادات ، وأجل القربات ، ومن فضل تركها عليها إيثاراً للخلوة والانفراد على الصلوات الحمس فى الجاعات ، أو جعل الدعاء والصلاة فى المشاهد أفضل من ذلك فى المساجد ، فقد انخلع من ربقة الدين(١٧) ، واتبع غير سبيل المؤمنين .

﴿ وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَاْ تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرً } سَبِيلِ الْمَوْمِنيِنَ نُولِهُ مَاْ تُوكَى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَآءَت مُصِيراً ﴾ (١٨) . ولكن تنازع العلماء بعد ذلك في كونها واجبة على الأعبان ، أو على الكفاية ، أو سنة مؤكدة ، على ثلاثة أقوال :

#### \* \* \*

فقيل: هي سنة مؤكدة فقط، وهذا هو المعروف عن أصحاب أبي حنيفة، وأكثر أصحاب مالك، وكثير من أصحاب الشافعي، ويذكر رواية عن أحمد.

وقيل: هي واجبة على الكفاية ، وهذا هو المرجح في مذهب الشافعي ، وقول بعض أصحاب مالك ، وقول في مذهب أحمد .

<sup>(</sup>١٦) أخرجه أبو داود (٢٠٤٢) في المناسك: باب زيارة القبور، وأحمد (٣٦٧/٢) ، والحديث صحيح ، انظر : صحيح الجامع (٧١٠٣) تحذير الساجد (ص/٩٨) للشيخ الألباني حفظه الله .

<sup>(</sup>١٧) الرِّبْـقُ الحيط ، وأخرج ربقة الإسلام من عنقه : يعنى فاوق الجماعة ، ومعنى ربقة الدين أى عقد الدين .

<sup>(</sup>١٨) سورة النساء : ١١٥ .

وقيل هي واجبة على الكفاية ، وهذا هو المرجح في مذهب الشافعي، وقول بعض أصحاب مالك ، وقول في مذهب أحمد .

وقيل هي واجبة على الأعيان ، وهذا هو المنصوص عن أحمد وغيره ، من أئمة السلف ، وفقهاء الحديث ، وغيرهم . وهؤلاء تنازعوا فيما إذا صلى منفرداً لغير عذر ، هل تصمح صلاته ؟ على قولين ؟

(أحدهما) لا تصح ، وهو قول طائفة من قدماء أصحاب أحمد ، ذكره القاضى أبو يعلى ، فى شرح المذهب عنهم ، وبعض متأخريهم كابن عقيل ، وهو قول طائفة من السلف ، واختاره ابن حزم وغيره .

(والثانى) تصح مع إثمه بالترك ، وهذا هو المأثور عن أحمد ، وقول أكثر أصحابه .

والذين نفوا الوجوب احتجوا بتفضيل النبي تراقي : صلاة الجاعة صلاة الرجل وحده . قالوا : ولو كانت واجبة لم تصح صلاة المنفرد ، ولم يكن هناك تفضيل ، وحملوا ما جاء من هم النبي تراقي بالتحريق على من ترك الجمعة ، أو على المنافقين الذين كانوا يتخلفون عن الجاعة ، مع الصلاة في البيوت .

وأما الموجبون : فاحتجوا بالكتاب والسنة والآثار .

(أما الكتاب) فقوله تعالى :

﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَلَاةَ فَلْتَقُمْ طَآئِفَةٌ مِنْهُم مَّكَ ﴾ (١٩) الآية . وفيها دليلان :

(أحدهما) إنه أمرهم بصلاة الجاعة معه فى صلاة الحوف ، وذلك دليل على وجوبها حال الحوف ، وهو يدل بطريق الأولى على وجوبها حال الأمن .

<sup>(</sup>١٩) سورة النساء : ١٠٢ .

(الثانى): إنه سن صلاة الحوف جماعة ، وسوغ فيها ما لا يجوز لغير عذر بالاتفاق ، عذر ، كاستدبار القبلة ، والعمل الكثير ، فإنه لا يجوز لغير عذر بالاتفاق ، وكذلك مفارقة الامام قبل السلام عند الجمهور ، وكذلك التخلف عن متابعة الامام ، كما يتأخر الصف المؤخر بعد ركوعه مع الامام إذا كان العدو أمامهم . قالوا : وهذه الأمور تبطل الصلاة لو فعلت لغير عذر ، فلو لم تكن الجهاعة واجبة بل إمستحبة لكان قد النزم فعل محظور مبطل للصلاة ، وتركت المتابعة الواجبة في الصلاة لأجل فعل مستحب ، مع أنه قد كان من الممكن إن يصلوا وحدانا صلاة تامة فعلم أنها واجبة .

وأَيضا بقوله تعالى : ﴿ وَأَقِيمُواْ الصَّلَاةَ وَآتُواْ الزَّكَاةَ وَا رُكَعُواْ مَعَ الرَّكِعِينَ ﴾ (٢٠) .

إما أن يراد به المقارنة بالفعل ، وهي الصلاة جهاعة . وإما أن يراد به ما يراد بقوله :

﴿ وَكُونُواْ مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ (٢١) .

فإن أريد الثانى ، لم يكن فرق بين قوله ، صلوا مع المصلين ، وصوموا مع الصائمين .

﴿ وَارْكَعُواْ مَعَ الرَّاكِعِينَ ﴾ (٢٢) ،

والسياق يدل على اختصاص الركوع بذلك .

فإن قيل : فالصلاة كلها تفعل مع الجهاعة . قيل : خص الركوع بالذكر لأنه تدرك به الصلاة ، فمن أدرك الركعة فقد أدرك السجدة ، فأمر مما يدرك به الركعة ، كما قال لمر مم :

<sup>(</sup>٢٠) سورة البقرة : ٤٣ .

<sup>(</sup>٢١) سورة التوبة : ١١٩ .

<sup>(</sup>۲۲) سورة آل عمران : ٤٣ .

﴿ اقْنُتِي لِرَبِّكِ وَاسْجُدِى وَارْكَعِي مَعَ الرَّاكِعِينَ ﴾ .

فإنه لو قيل : اقنتي مع إلقانتين ، لدّل على وجوب إدراك القيام ، ولو قيل : اسجدى لم يدل على وجوب إدراك الركوع ، بخلاف قوله :

﴿ وَارْكَعِي مَعَ الرَّاكِعِينَ ﴾ .

فإنه يدل على الأمر بإدراك الركوع وما بعده دون ما قبله ، وهو المطلوب .

(وأما السنة) فالأحاديث المستفيضة في الباب: مثل حديث أبي هريرة المتفق عليه عنه صلى الله عليه وسلم إنه قال: لا لقد هممت أن آمر بالصلاة فتقام، ثم آمر رجلا فيصلى بالناس، ثم انطلق إلى قوم لا يشهدون الصلا: فأحرق عليهم بيومهم بالنار، فهم بتحريق من لم يشهد الصلاة (٢٣). وفي لفظ قال: لا أثقل الصلاة على المنافقين صلاة العشاء والفجر، ولو يعلمون ما فهما لأوتوهما ولو حبوآ، ولقد هممت أن آمر بالصلاة فتقام (٢٤)» الحديث.

وفى المسند وغيره «لولا ما في البيوت من النساء والذرية ، لأمرت أن تقام الصلاة (٢٥) ، الحديث . فبين صلى الله عليه وسلم إنه هم بتحريق البيوت على من لم يشهد الصلاة . وبين أنه إنما منعه من ذلك من فها من النساء والذرية ، فإنهم لا بجب عليهم شهود الصلاة ، وفي تحريق البيوت قتل من لا بجوز قتله ، وكان ذلك عمزلة إقامة الحد على الحبلى . وقد قال سبحانه وتعالى :

<sup>(</sup>۲۳) البخاری (۱۹۱/۳) ، ومسلم (۱۵۳/۵) بنحوه ، أحمد (۲۳) البخاری (۱۹۲/۳) ، ومسلم (۱۰۷/۲) بنحوه ، أحمد (۲۹۱/۳) ، والنسائی (۲۰/۲) بعناه ، وابن ماجه (۲۹۱) . ومسلم (۲۶) البخاری (۱۶۷/۱) بدون زیادة (ولقد هممت) ، ومسلم (۱۰٤/۲) کاملاً ، وأحمد (۲۶۷/۲) وأبو داود (۵۰۵) ، والنسائی (۱۰۶/۲) : والحاکم (۲۷/۲) بدون زیادة (ولقد هممت) . (۲۰۶/۲) أحمد (۲۹۷/۲) .

﴿ وَلَوْ لَا رِجَالٌ مُؤْمِنُونَ وَنِسَآءَ مُؤْمِنَاتٌ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَنْ تَطَوُهُمْ فَتُصِيبَكُم مُّنْهُم مَّعَرَّةُ بِغَيْرِ علْم لَيُدْخِلَ اللهُ فِي رَحْمتِهِ مَنْ يَشَاءُ ، لَوْ تَزَيَّلُواْ لَعَذَّبْنَا الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيماً ﴾ (٢٦) .

ومن حمل ذلك على ترك شهود الجمعة ، فسياق الحديث بين ضعف قوله حيث ذكر صلاة العشاء والفجر ، إثم أتبيع ذلك بهمه بتحريق من لم يشهد الصلاة ،

وأما من حمل العقوبة على النفاق ، لا على ترك الصلاة ، فقوله ضعيف لأوجه :

(أحدها) إن النبي صلى الله عليه وسلم ما كان يقبل المنافقين إلا على الأمور الباطنة ، وإنما يعاقبهم على ما يظهر منهم من ترك واجب أو فعل محرم ، فلولا أن فى ذلك ترك واجب لما حرقهم .

( الثانى ) إنه رتب العقوبة على ترك شهود الصلاة ، فيجب ربط الحكم بالسبب الذى ذكره .

(الثالث) إنه سيأتى – إن شاء الله – حديث ابن أم مكتوم حيث استأذنه أن يصلى في بيته ، فلم يأذن له ، وابن أم مكتوم رجل مؤمن من خيار المؤمنين أثنى عليه القرآن ، وكان النبي يَرَافِعُ يستخلفه على المدينة ، وكان يؤذن للنبي مَرَافِعُ .

(الرابع) إن ذلك حجة على وجومها أيضاً : كما قد ثبت في صحيح مسلم وغيرة عن عبد الله بن مسعود أنه قال : « من سره أن يلقى الله غدا مسلما فليصل هذه الصلوات الحمس حيث ينادى من ، فإن الله شرع لنبيه سن الهدى ، وإن هذه الصلوات الحمس في المساجد التي ينادى من من سن الهدى ، وإن هذه الصليم في بيوتكم كما صلى هذا المتخلف في بيته سن الهدى ، وإنكم لو صليم في بيوتكم كما صلى هذا المتخلف في بيته

<sup>(</sup>٢٦) سورة الفتح : ٥٠٠ .

لتركتم سنة نبيكم ، ولو تركتم سنة نبيكم لضللتم ، ولقد رأيتنا وما يتخلف عبها إلا منافق معلوم النفاق ، ولقد كان الرجل يؤتى به مهادى بين الرجلين حتى يقام في الصف(٢٧)

فقد أخبر عبد الله بن مسعود أنه لم يكن يتخلف عنها إلا منافق معلوم النفاق ، وهذا دليل على استقرار وجوبها عند المؤمنين ، ولم يعاسوا ذلك إلا من جهة النبي عليه أذ لو كانت عندهم مستحبة كقيام الليل ، والتطوعات التي مع الفرائض ، وصلاة الضحي ، ونحو ذلك . كان مسم من يفعلها ، ومنهم من لا يفعلها مع إيمانه ، كما قال له الأعرابي : والله لا أزيد على ذلك ، ولا انقص منه . فقال : «أفلح إن صدق » ومعلوم أن كل أمر كان لا يتخلف عنه إلا منافق كان واجباً على الأعيان ، كخروجهم إلى غزوة تبوك ، فإن النبي صلى الله عليه وسلم أمر به المسلمين كخروجهم ألى غزوة تبوك ، فإن النبي صلى الله عليه وسلم أمر به المسلمين جميعاً ، لم يأذن لأحد في التخلف ، إلا من ذكر أن له عذراً فأذن له لأجل عذره ، ثم لما رجع كشف الله أسرار المنافقين ، وهتك أستارهم ، وبين أنهم تخلفوا لغير عذر ، والذين تخلفوا لغير عذر مع الإيمان عوقبوا بالهجر ، حتى هجران نسائهم لهم ، حتى تاب الله عليهم .

( فإن قيل ) فانتم اليوم تحكمون بنفاق من تخلف عنها ، وتجوزون تحريق البيوت عليه ، إذا لم يكن فها ذرية .

قيل له: من الأفعال ما يكون واجباً ، ولكن تأويل المتأول يسقط الحد عنه ، وقد صار اليوم كثير ممن هو مؤمن لا يراها واجبة عليه ، فيتركها متأولا ، وفي زمن النبي صلى الله عليه وسلم لم يكن لأحد تأويل ، لأن النبي صلى الله عليه وسلم قد باشرهم بالإيجاب .

وأيضا كما ثبت فى الصحيح والسنن : « ان أعمى استأذن النبي صلى الله عليه وسلم أن يصلى في بيته ، فأذن له ، فلما ولى دعاه ، فقال : هل تسمع

<sup>(</sup>۲۷) مسلم (۲۷) .

النداء ؟ قال : نعم، قال فأجب(٢٨) » فأمره بالإجابة إذا سمع النداء ، ولهذا أوجب أحمد الجهاعة على من سمع النداء . وفي لفظ في السنن « إن ابن أم مكتوم قال يا رسول الله : إني رجل شاسع الدار وإن المدينة كثيرة الهوام ، ولى قائد لا يلائمني ، فهل تجد لى رخصة ان أصلى في بيتى ؟ هل تسمع النداء؟ قال : نعم ، قال : لا أجد لك رخصة (٢٩) » . وهذا نص في الإيجاب للجاعة ، مع كون الرجل مؤمناً .

<sup>--</sup>(۲۸) البخاری (۱۸/۶)،(و مسلم) ۱۹۸/۱)، أحماد (۱۹۲/۱)، أبو داود (۳۹۱)، والنسائی (۲۲۹/۱) بنحوه، والبهقی (۳۹۱/۱). (۲۷/۲) فی السنن .

<sup>(</sup>۲۹) مسلم (٥/٥٥) ، وابن ماجه (۷۷۷) .

<sup>[</sup>فائدة فقهية]: قال الإمام النووى رحمه الله: في هذا الحديث دلالة لمن قال الجماعة فرض عين، وأجاب الجمهور عنه بأنه سأل هل له رخصة أن يصلى في بيته، وتحصل له فضيلة الجماعة بسبب عذره، فقيل: لا، ويؤيد هذا أن حضور الجماعة يسقط بالعذر بإجماع المسلمين، ودليله من السنة.

وأما ترخيص الذي يُنْ لِيهُ له ثم رده ، وقوله : (فأجب) : فيحتمل أنه بوحي نزل في الحال ، ومحتمل أنه تغير اجتهاده والله إذا قلنا بالصحيح، وقول الأكثرين أنه بجوز له الاجتهاد . ومحتمل أنه رخص له أولا ، وأراد أنه لا بجب عليك الحضور ؛ إما العذر ، وإما لأنه فرض كفاية حاصل بحضور غيره . وأما للأمرين ، ثم ندبه إلى الأفضل فقال الأفضل طك ، والأعظم لأجرك أن تجيب ، وتحضر فأجب ، والله أعلم . انتهى نقلا عن شرح النووى على مسلم (١٥٥/٥) .

وكذلك لو أخرها إلى أن يبقى مقدار ركعة كما ثبت فى الصحيح . « من أدرك ركعة من العصر فقد أدرك العصر (٣٠) ، قال : والتفضيل لا يدل على أن المفضول جائز ، فقد قال تعالى :

﴿ وَإِذَا نُودِىَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمعَةِ فَاسْعَوْا ۚ إِلَى ذِكْرِ اللهِ ، وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لِّكُمْ ، (٣١) .

فجعل السعى إلى الجمعة خيراً من البيع ، والسعى واجب والبيع حرام .

وقال تعالى : ﴿ قُل لِلمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فَرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزْكَى لَهُمْ ﴾ (٣٢) .

ومن قال : لا تصح صلاة المنفرد إلا لعذر ، احتج بأدلة الوجوب قال : وما ثبت وجوبه فى الصلاة كان شرطا فى الصحة ، كساثر الواجبات .

وأما الوقت فإنه لا يمكن تلافيه ، فإذا فات لم يمكن فعل الصلاة فيه ، فنظر ذلك فوت الجمعة ، وفوت الجماعة التي لا يمكن استدراكها ، فإذا فوت الجمعة الواجبة كان آيماً ، وعليه الظهر ، إذ لا يمكن سوى ذلك . وكذلك من فوت الجماعة الواجبة التي يجب عليه شهودها ، وليس هناك جماعة أخرى . فإنه يصلى منفرداً وتصح صلاته هنا لعدم إمكان صلاته جاعة ، كما تصح الظهر ممن تفوته الجمعة .

وليس وجوب الجماعة بأعظم من وجوب الجمعة ، وإنمـــا الكلام فيمن صلى فى بيته منفرداً لغير عذر ، ثم أقيمت الجماعة ، فهذا عندهم

<sup>(</sup>۳۰) أبو داود ( ۵۰۲ ) ، وابن ماجه ( ۷۹۲ ) ، والبغوى (۳۶۹/۳ قى شرح السنة وحسنه الشيخ شعيب الأرناؤوط ، وأبو داود ( ۵۵۳ ) ، والنسائى ( ۱۱۰/۲ ) وصححه الشيخ الأرناؤوط .

<sup>(</sup>٣١) سوره الجمعة : ٩ .

<sup>(</sup>۳۲) سورة النور : ۳۰ .

عليه أن يشهد الجماعة ، كمن صلى الظهر قبل الجمعة عليه أن يشهد الجمعة .

واستدلوا على ذلك بحديث أبى هريرة الذى فى السن عن الذي صلى الله عليه وسلم: ومن سمع النداء ثم لم بجب من غير عذر فلا صلاة له (٣٣) ، ويؤيد ذلك قوله: ولا صلاة لجار المسجد إلا فى المسجد (٣٤) . » فإن هذا معروف من كلام على وعائشة ، وأبى هريرة ، وابن عمر ، وقد رواه الدار قطنى مرفوعا إلى الذي صلى الله عليه وسلم وقوى ذلك بعض الحفاظ . قالوا : ولا يعرف فى كلام الله ورسوله حرف النفى دخل على فعل شرعى إلا لترك واجب فيه كقوله : لا صلاة إلا بأم القرآن (٣٥) ، ونحو ذلك ،

<sup>(</sup>۳۳) أبو داود (۵۰۱) بنحوه ، والدارقطنی (۱۲۱) ، وابن ماجه (۷۹۳) ، وابن حبان (۲۵۳/۳) ، والحاکم (۲٤٦/۱) وصححه وأقره الذهبی .

<sup>(</sup>٣٤) أخرجه الدارقطبي (ص/١٦١) ، والحاكم (٢٤٦/١) ، والبهقي (٣٧/٣) في السنن ، قال الشيخ الألباني : ضعيف ، انظر : الإرواء (٤٨٤) ، ضعيف الجامع (٦٣١١) .

<sup>(</sup>۳۵) مسلم (۱۰۱/۳) ، وأبو داود (۸۲۰) ، النسائی (۱۳۷/۲) ؛ والتر مذی (۲٤۷) ، وابن ماجه (۸۳۷) ، وأحمد (۳۲۱/۵) بلفظ : (لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب) وصححه الشيخ الألبانی ، انظر : صحيح الجامع (۷۳۸۹) .

<sup>(</sup>٣٦) أحمد (١٤٥/٣) ، ١٥٤ ، ٢١٠ ، ٢٥١) ، ابن حبان (٣٦) أحمد (٢٠٨/١) ، وابن أبى شيبة (٧) فى الإيمان ، والبغوى (٣٥) فى المشكاة ، قال الشيخ الألبانى : صحيح انظر : صحيح الجامع (٨٠٥٦).

وأجاب هؤلاء عن حديث التفضيل . بأن قالوا : هو محمول على المعذور كالمريض ونحوه . فإن هسذا ممزلة قوله صلى الله عليه وسلم : « صلاة القاعد على النصف من صلاة القائم ، وصلاة النائم على النصف من صلاة القاعد (٣٧) » وإن تفضيله صلاة الرجل في جاعة على صلاته وحده كتفضيله صلاة القائم على صلاة القاعد ، ومعلوم أن القيام واجب في صلاة الفرض دون النفل ، كما أن الجماعة واجبة في صلاة الفرض دون النفل .

وتمام الكلام فى ذلك : أن العلماء تنازعوا فى هذا الحديث ، وهو : هل المراد بهما المعذور أو غيره ؟ على قولين :

فقالت طائفة المراد بهما غير المعذور . قالوا لأن المعذور أجره تام ، بدليل ما ثبت في الصحيحين عن أبي موسى الأشعرى عن النبي صلى الله عليه وسلم إنه قال : « إذا مرض العبد أو سافر كتب له من العمل ما كان يعمله وهو صحيح مقيم (٣٨) ، قالوا : فإذا كان المريض والمسافر يكتب لهما ما كانا يعملان في الصحة ، والإقامة . فكيف تكون صلاة المعدور قاعداً أو منفرداً دون صلاته في الجماعة قاعداً ؟ ! وحمل هؤلاء تفضيل صلاة القائم على النفل دون الفرض ، لأن القيام في الفرض واجب .

ومن قال هذا القول لزمه أن يجوز تطوع الصحيح مضطجعاً ، لأنه قد ثبت أنه قال : « ومن صلى قاعداً فله نصف أجر القائم(٣٩) » . وقد طرد هذا الدليل طائفة من متأخرى أصحاب الشافعي ، وأحمد ، وجوزوا

<sup>(</sup>۳۷) أحمد (۲۰۲، ۱۹۳، ۱۹۳، ۱۳۲/ ، (۳۲۳) معناه من حدیث (۳۲۹) ، معناه من حدیث (۳۲۹ ) ، والبرمذی (۳۲۹ ) ، معناه من حدیث عمران ، وقال : حسن صحیح ، والنسائی (۲۲۳/۳) ، وابن ماجه (۲۲۲۹) ، وصححه الشیخ الألبانی ، انظر : صحیح الجامع (۲۷۲۲) . (۳۸۲) ، البیمقی فی السنن (۳۸) البخاری (۲۰/۶) ، أحمد (۲۰/۶) ، البیمقی فی السنن (۳۷۶/۳) ، والتبریزی (۲۶۶۵) فی مشکاة المصابیح .

<sup>(</sup>۳۹) البرمذي (۳۲۹) وقال : حسن صحيح .

أن يتطوع الرجل مضطجعاً ، لغير عذر ، لأجل هذا الحديث ، ولتعذر حمله على المريض ، كما تقدم .

ولكن أكثر العلماء أنكروا ذلك ، وعدوه بدعة ، وحدثاً في الإسلام . وقالوا : لا يعرف أن أحداً قط صلى في الإسلام على جنبه وهو صحيح ، ولو كان هذا مشروعا لفعله المسلمون على عهد نبيهم صلى الله عليه وسلم ، أو بعده ، ولفعله النبي صلى الله عليه وسلم ولو مرة لتبين الجواز ، فقد كان يتطوع قاعداً ، ويصلى على راحلته قبل أى وجه توجهت ، ويوتر عليها ، غير أنه لا يصلى عليها المكتوبة ، فلو كان هذا سائغا لفعله ، ولو مرة . أو لفعله أصحابه . وهؤلاء الذين أنكروا هذا إمع ظهور حجبهم قد تناقض من لم يوجب الجماعة مهم ، حيث حملوا قوله : «تفضل صلاة الجماعة على صلاة الرجل وحده بخمس وعشرين درجة » على أنه أراد غير المعذور ، فيقال لهم : لم كان التفضيلي هنا في حق غير المعذور ، وهل هذا إلا تناقض ؟ ! .

وأما من أوجب الجماعة وحمل التفضيل على المعذور ، فطرد دليله ، وحينتذ فلا يكون في الحديث حجة على صحة صلاة المنفرد لغير عذر

وأما ما احتج به منازعهم من قوله : إذا مرض العبد أو سافر كتب من العمل ما كان يعمله وهو صحيح مقيم (٤٠) ، فجوابهم عنه أن هذا الحديث دليل على أنه يكتب له مثل الثواب الذى كان يكتب له فى حال الصحة والإقامة ، لأجل نيته له ، وعجزه عنه بالعذر .

وهذه « قاعدة الشريعة » أن من كان عازماً على الفعل عزماً جازماً وفعل ما يقدر عليه منه كان بمنزلة الفاعل ، فهذا الذي كان له عمل في صحته وإقامته عزمه أنه يفعله ، وقد فعل في المرض والسفر ما أمكنه ، فكان بمنزلة الفاعل . وكما جله في السنن : فيمن تطهر في بيته ثم ذهب

<sup>(</sup>٤٠) سبق تخريجه .

إلى المسجد يدرك الجماعة فوجدها قد فاتت أنه يكتب له أجر صلاة الجماعة (٤١) ، وكما ثبت في الصحيح من قوله صلى الله عليه و سلم : و إن بالمدينة لرجالا ما سرتم مسيراً ، ولا قطعتم واديا إلا كانوا معكم ، قالواً : وهم بالمدينة حبسهم العدر (٤٢) وقد قال تعالى :

لا يَسْتَوِى الْقَاءِدُونَ مِنَ المؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِى الضَّررِ والْمُجَاهِدُونَ فِي سَيِيلِ اللهِ بِأَمْوَالِهِم وَأَنفُسِهِم ا (٤٣) .

(٤١) أحمد (٣٨٠/٢)، (٤١/٢١، ١٥١)، (٤٠/٢)، وأبو داود (٤٠/٥)، وللنسائى (٤١/١١)، والحاكم (٢٠٨/١) وأبو داود (٤٠٨/١)، وللنسائى (١١١/٤)، والحاكم (٢٠٨/١) وصححه وأقره الذهبى، والألبانى، انظر : صحبح الجامع (٢٠٣٩) ولفظ الحديث : ( من توضأ فأحسن الوضوء، ثم راح فوجد الناس قد صلوا، أعطاه الله مثل أجر من صلاها وحضرها، لا ينقص ذلك من أجرهم شيئاً).

وهذا الحديث يبين سعة رحمة الله وثوابه ، ويجلى بوضوح أعظمة الإسلام الذي يعطى على النيات الصالحة ما لا يقول على القيام به العباد . (٤٢) البخاري (٣١/٤) بنحوه من حديث أنس ، ومسلم (٧/١٤) من حديث جابر بن عبد الله ، وأحمد (٣٤١/٣) ، وابن ماجه (٢٧٦٤) ، وابن ماجه (٢٧٦٤) ، وابن ماجه (٢٧٦٤) ، وابن حبان (٢٤/٩) من حديث أنس بن مالك ، والبيهقي (٢٤/٩) بالسن الكبرى ، وأبو نعيم (٢٦٤/٨) في الحلية ، والتبريزي (٣٨١٥) ،

(٤٣) سورة النساء: ٩٥

فهذا ومثله يبين أن المعذور يكتب له مثل ثواب الصحيح ، إذا كانت نيته أن يفعل ، وقد عمل ما يقدر عليه ، وذلك لا يقتضى أن يكون نفس عمله مثل عمل الصحيح ، فليس فى الحديث إن صلاة المريض نفسها فى الأجر مثل صلاة الصحيح ، ولا أن صلاة المنفرد المعذور فى نفسها مثل الرجل فى الجماعة ، وإنما فيه أن يكتب له من العمل ما كان يعمل وهو صحيح مقيم ، كما يكتب له أجر صلاة الجماعة إذا فاتته مع قصده لها .

وأيضاً فليس كل معذور يكتب له مثل عمل الصحيح ، وإنما يكتب له إذا كان يقصد عمل الصحيح ، ولكن عجز عنه ، فالحديث بدل على إنه من كانت عادته الصلاة في جاعة ، والصلاة قائماً ، ثم ترك ذلك لمرضه ، فإنه يكتب له ما كان يعمل . وهو صحيح مقيم ، وكذلك من تطوع على المراحلة في السفر ، وقد كان يتطوع في الحضر ، قائما يكتب له ما كان يعمل في الإقامة . فأما من لم تكن عادته الصلاة في جاعة ، ولا الصلاة قائماً إذا مرض ، فصلي وحده ، أو صلى قاعداً ، فهذا لا يكتب له مثل صلاة المقيم الصحيح .

وأيضا فيقال: تفضيل النبى صلى الله عليه وسلم لصلاة الجماعة على صلاة المنفرد، ولصلاة القائم على القاعد، والقاعد على المضطجع، إنما دل على فضل هذه الصلاة على هـذه الصلاة، حيث يكون كل من الصلاتين صحيحة،

أما كون هذه الصلاة المفضولة تصح حيث تصح تلك ، أو لا تصح فالحديث لم يدل عليه إبنني ولا إثبات ، ولا سيق الحديث لأحل بيان صحة الصلاة وفسادها ، بل وجوب القيام والقعود ، وسقوط ذلك ،

ووجوب الجماعة وسقوطها: يتلقى من أدلة أخر. وكذلك أيضاً: كون هذا المعذور يكتب له لم يتعرض له هذا الحديث، بل يتلقى من أحاديث أخر، وقد بينت سائر النصوص أن تكميل الثواب هو لمن كان يعمل العمل الفاضل وهو صحيح مقيم، لا لكل أحد.

وتثبت نصوص أخر وجوب القيام في الفرض ، كقوله صلى الله عليه وسلم لعمران ابن حصين : « صل قائماً ، فإن لم تستطع فقاعداً فإن لم تستطع فعلى جنب (٤٤) » . وبين جواز التطوع قاعداً لما رآهم وهم يصلون قعوداً ، فأقرهم على ذلك ، وكان يصلى قاعداً مع كونه كان يتطوع على الراحلة في السفر ، كذلك تثبت نصوص أخر وجوب الجماعة فيعطى كل حديث حقه ، فليس بيها تعارض ولا تناف ، وإنما يظن التعارض والتنافى من حملها ما لا تدل عليه ، ولم يعطها حقها بسوء نظره وتأويله .

<sup>(</sup>٤٤) سبق تخربجه .

# 

عن أقوام يسمعون الداعى ولم يجيبوا ؟ وفيهم من يصلى فى بيته ، وفيهم من لا تراه يصلى ، ويراه جاعة من الناس ، ولا يرونه بالصلاة ، وحاله لم ترض الله ولا رسوله من جهة الصلاة وغيرها ، فهل بجوز لمن يراه فى هذه الحالة أن يولى عنه أو يسلم عليه ؟ أفتونا مأجورين ،

وأيضاً: هل يجوز لرجل إذا كان إماماً في المسجد الذي هو فيسه لم يصل فيه إلا نفران أو ثلاثة في بعض الأيام هو يصلي فيه احتساباً ؟ وأيضاً إن كان يصلي فيه بأجرة لا يطلب الصلاة في غيره إلا لأجل فضل الجاعة ، وهل يجوز ذلك ؟ أفتونا يرحمكم الله ؛

فأجاب: الصلاة في الجاعات التي تقام في المساجد من شعائر الإسلام الظاهرة ، وسنته الهادية كما في الصحيح عن ابن مسعود أنه قال: « إن هذه الصلوات الحمس في المسجد الذي تقام فيه الصلاة من سن الهدي ، وإن الله شرع لنبيكم سنن الهدي ، وإنكم لو صليم في بيوتكم كما صلي هذا المتخلف في بيته لتركم سنة نبيكم ، ولو تركم سنة نبيكم لضلام ، وما يتخلف عنها إلا منافق معلوم النفاق ، ولقد كان الرجل يؤتى به بهادي بين الرجال حتى يقام في الصف (٥٤) ،

وفى الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « لقد هممت أن آمر بالصلاة فتقام ، ثم أنطلق معى برجال معهم حزم من الحطب إلى قوم لا يشهدون الصلاة فأحرق عليهم بيوتهم بالنار (٤٦) » ، وفي صحيح

<sup>(</sup>٤٥) سبق تخريجه .

<sup>﴿</sup>٤٦) سبق تخربجه .

مسلم عن أبي هريرة قال : أتى النبي صلى الله عليه وسلم رجل أعمى ه فقال : يا وسول الله ! ليس لى قائد يقودنى إلى السجد فسأله أن يرخص له أن يصلى في بيته فرخص له ، فلما ولى دعاه فقل : أتسمع النسداء بالعملاة ؟ فقال : نعم ! قال : أجب (٤٧) - وفي رواية في السنن - قال : أتسمع النداء ؟ قال نعم ! لا أجد لك رخصة (٤٨) ،

وفى السنن عن ابن عباس قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « من سمع النداء فلم عمد من إتباعه عذر ، قالوا : ما العذر ؟ قال : خوف أو مرض ، لم تقال منه الصلاة التي صلى (٤٩) ، رواه أبو داود :

وصلاة الجاعة بن الأور المؤكدة في الدن باتفاق المسلمين ، وهي فرض على الأعبان عند أكثر الساف ، وأثمة أهل الحديث : كأحمد وإسحاق ، وغيرهم ، وطائفة بن أصحاب الشافعي ، وغيرهم ، وهو فرض عن الكفاية عند طوائف بن أصحاب الشافعي ، وغيرهم ، وهو المرجح عند أصحاب الشفعي .

والمصر على ترك الصلاة في الجاعة رجل سوء يُسنكر عليه ويُسْزجر على ذلك ، بل يعاقب عليه ، وترد شهدته ، وإن قبل : إنها سنة مؤكدة وأما من كان معروفا بالفسق مُنضّيعاً للصلاة ، فهذا داخل في قوله :

ا فَخَلَفَ مِن بَدْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاءُواْ الصَّلَاةَ وَالتَّبْعُوا الشَّهُوَاتِ
فَسَوْفَ يَلْفُوْنَ غَيَّا ١(٠٥) .

<sup>(</sup>٤٧) مستق تخويجه .

<sup>(</sup>٤٨) مسبق تخريجه .

<sup>(</sup>٤٩) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥٠) سورة مريم .

وتجب عقوبته على ذلك بما يدعوه إلى ترك المحرمات وفعل الواجبات، ومن كان إماماً راتباً في مسجد فصلانه فيه إذا لم تقم الجاعة إلا به أفضل من صلاته في غيره، وإن كان أكثر جماعة

ومن عرف منه التظاهر بترك الواجبات ، أو فعل المحرمات ، فإنه بستحق أن بهجر ، ولا يسلم عليه تعزيزا له على ذلك ، حتى يتوب . والله سبحانه أعلم .

#### KKKKKKKKKKK

#### ومسئل

عن رجل يقتدى به فى ترك صلاة الجماعة ؟

فأجاب : من اعتقد أن الصلاة فى بيته أفضل من صلاة الجماعة فى مساجد المسلمين فهو ضال مبتدع بانفاق المسلمين ، فإن صلاة الجماعة ، إما فرض على الأعيان وإما فرض على الكفاية .

والأدلة من الكتاب والسنة أنها واجبة على الأعيان ، ومن قال : إنها سنة مؤكدة ، ولم يوجبها ، فإنه يذم من دوام على تركها ، حي إن من داوم على ترك السن التي هي دون الجماعة سقطت عدالته عندهم ، ولم تقبل شهادته ، فكيف بمن يداوم على ترك الجماعة ؟ فإنه يؤمر بها باتذاق المسلمين ، ويلام على تركها ، فلا يمكن من حكم ولا شهادة ولا فتراً مع إصراره على ترك السن الراتبة ، التي هي دون الجماعة ، فكيف بالجماعة التي هي أعظم شعائر الإسلام ؟ والله أعلم .

#### COCCOCCOCCOCC

# وسئل

عن رجل جار المسجد ، ولم يحضر مع الجماعة الصلاة ويحتج بدكانه ه فأجاب الحمد لله . يؤمر بالصلاة مع المسلمين ، فإن كان لا يصلى فإنه يستتاب ، فإن تاب وإلا قتل . وإذا ظهر منه الإهمال للصلاة لم يقبل قوله : بل من ظهر كذبه لم يقبل قوله ، ويلزم بما أمر الله به ورسوله .

#### MANAGEMENT .

# وسئل

عن رجلين تنازعا في « صلاة الفذ » فقال أحدهما : قال صلى الله عليه وسلم « صلاة الجماعة أفضل من صلاة الفذ بخمس وعشرين(٥١) » . وقال الآخر : « متى كانت الجماعة في غير مسجد فهي كصلاة الفذ » ؟

فأجاب: ليست الجماعة كصلاة الفذ، بل الجماعة أفضل ولو كانت في غير المسجد، لكن تنازع العلماء فيمن صلى جماعة في بيته، هل يسقط عنه حضور الجماعة في المسجد؟ أم لا بد من حضور الجماعة في المسجد؟ والذي ينبغي له أن لا يترك حضور الجماعة في المسجد إلا لعذر كما دلت على ذلك السن والآثار، والله أعلم.

#### MANAGORGAGA

<sup>(</sup>٥١) سبق تخرجه .

#### وسئل شيخ الإسلام

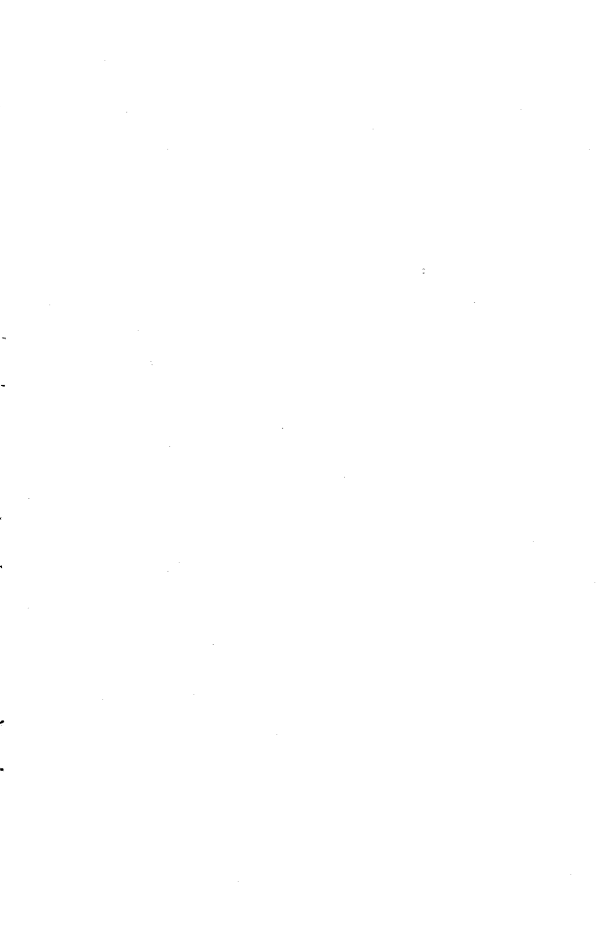
عمن بجد الصلاة قد أقيمت . فأبما أفضل . صلاة الفريضة ؟ أو يأتى بالسنة ويلّحق الإمام ولو فى التشهد ؟ وهل ركعتا الفجر سنة للصبح أم لا ؟

فأجاب : قد صح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « إذا أقيمت الصلاة فلا صلاة إلا المكتوبة (٥٢) » وفي رواية « فلا صلاة إلا التي أقيمت » فإذا أقيمت الصلاة فلا يشتغل بتحية المسجد ولا بسنة الفجر ، وقد اتفق العلماء على أنه لا يشتغل عنها بتحية المسجد .

ولكن تنازعوا فى سنة الفجر : والصواب أنه إذا سمع الإقامة فلا يصلى السنة لا فى بيته ولا فى غير بيته . بل يقضيها إن شاء بعد الفرض ، والسنة أن يصلى بعد طلوع الفجر ركعتين سنة ، والفريضة وكعتان ، والفريضة تسمى وليس بين طلوع الفجر والفريضة سنة إلا ركعتان ، والفريضة تسمى صلاة الفجر ، وصلاة الغداة ، وكذلك السنة تسمى سنة الفجر ، وسنة العبح ، وركعى الفجر ، ونحو ذلك والله أعلم .

انهمي التحقيق والحدثله الذي بنعمته تتم الصالحات

<sup>(</sup>۲۷) أخرجه مسلم (۲۲۱/۰) ، وأبو داود (۱۲۲۲) ، والترمذي (۲۲۹) ، والترمذي (۱۱۹۱) ، والنسائي (۱۱۹/۲) ، وابن ماجه (۱۱۵۱) ، وأحمد (۲۰۰/۲) ، وعبد الرزاق (۳۹۸۹) ، وابن آخريمة (۲۱۲۳) ، وابن حبان (۳۰۸/۳) ، (۲/۶۸) .



# رسالة القراءة خلف الامام

#### وســــئل

عن القراءة خلف الإمام ، ؟

فأجاب : الحمد الله . للعلماء فيه نزاع واضطراب مع عموم الحاجة إليه . وأصول الأقوال ثلاثة : طرفان ، ووسط .

فأحد الطرفين أنه لا يقرأ خلف الإمام محال .

والثانى أنه يقرأ خلف الإمام بكل حال .

والثالث: وهو قول أكثر السلف، أنه إذا سمع قراءة الإمام أنصت، ولم يقرآ، فإن اسماعه لقراءة الإمام خير من قراءته، وإذا لم يسمع قراءته قرأ لنفسه، فإن قراءته خير من سكوته، فالاسماع لقراءة الإمام أفضل من القراءة ، والقراءه أفضل من السكوت، هذا قول جمهور العلماء كمالك وأحمد بن حنبل وجمهور أصحابهما، وطائفة من أصحاب الشافعي، وأبي حنيفة، وهو القول القديم للشافعي، وقول محمد بن الحسن.

وعلى هذا القول ، فهل القراءة حال مخافتة الإمام بالفائحة واجبة على المأموم ؟ أو مستحبة ؟ على قولين في مذهب أحمد .

أشهرهما أنها مستحبة ، وهو قول الشافعي في القديم ، والاستماع حال جهر الإمام هل هو واجب أو مستحب ؟ والقراءة إذا سمع قراءة الإمام هل هي محرمة أو مكروهة ؟ وهل تبطل الصلاة إذ قرأ ؟ على قولين في مذهب أحمد ، وغيره :

(والثانى) إن الصلاة لا تبطل بذلك ، وهو قول الأكثرين ، وهو المشهور من مذهب أحمد ، ونظير هذا إذ قرأ حال ركوعه وسجوده : هل تبطل الصلاة ؟ على وجهين في مذهب أحمد ، لأن النبي عليه الله يقرأ القرآن راكعاً أو ساجداً(١).

والذين قالوا: يقرأ حال الجهر ، والمخافتة ، إنما يأمرونه أن يقرأ حال الجهر بالفاتحة خاصة ، وما زاد على الفاتحة فإن المشروع أن يكون فيه مستمعاً لا قارئاً .

وهل قراءته للفاتحة مع الجهر واجبة . أو مستحبة ؟ على قولين : (أحدهما): أنها واجبة ، وهو قول الشافعي في الجديد ، وقول ، ابن حزم .

(والثانى) أنها مستحبة ، وهو قول الأوزاعى ، والليث بن سعد ، واختيار جدى أبى البركات ، ولا سبيل إلى الاحتياط فى الحروج من الحلاف فى وقت الحلاف فى هذه المسألة ، كما لا سبيل إلى الحروج من الحلاف فى وقت العصر ، وفى فسخ الحج ، ونحو ذلك من المسائل .

يتعين فى مثل ذلك النظر فيما يواجه الدليل الشرعى ، وذلك أن كثيراً من العلماء يقول صلاة العصر نحرج وقلها إذا صار ظل كل شيء مثليه . كالمشهور من مذهب مالك ، والشافعي ، وهو إحسدى الروايتين عن أحمد .

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۹۲/۶) ، وأبو داود (۸۷۲) ، وأحمد. (۱/۵۵/۱) .

وأبو حنيفة يقول: حينئذ يدخل وقتها ، ولم يتفقوا إعلى وقت تجوز فيه صلاة العصر إ، مخلاف غيرها فإنه إذا إصلى الظهر بعد الزوال بعد مصير ظل كل شيء مثله ، سوى ظل الزوال صحت صلاته ، والمغرب أيضاً تجزىء باتفاقهم إذا صلى بعد الغروب ، والعشاء تجزىء باتفاقهم إذا صلى بعد مغيب الشفق الأبيض ، إلى ثلث اللبل ، والفجر تجزىء باتفاقهم إذا صلاها بعد طلوع الفجر إلى الأمفار الشديد وأما العصر فهذا يقول : تصلى إلى المثلن ، وهذا يقول لا تصلى إلا بعد المثلن . والصحيح أنها تصلى من حين بصير ظل كل شيء مثله إلى اصفرار الشمس ، فوقتها أوسع ، كما قاله هؤلاء ، وهؤلاء ، وعلى هذا تدل الأحاديث الصحيحة المدنية ، وهو قول أبي يوسف ، وعمد بن الحسن وهو الرواية الأخرى عن أحمد .

والمقصود هنا أن من المسائل مسائل لا يمكن أن يعمل فيها بقول بجمع عليه ، لكن والله الحمــد القول الصحيح عليه دلائل شرعية تبعن الحق .

ومن ذلك فسخ الحج إلى العمرة ، فإن الحج الذى اتفق الأمة على جوازه أن يهل متمنعاً بحرم بعمرة إبتداء ، ويهل قارناً وقد ساق الهدى ، فاما إن أفرد أو قرن ولم يسق الهدى فيي حجه نزاع بين السلف والحلف .

والمقصود هنا القراءة خلف الإمام فنقول: إذا جهر الإمام استمع لقراءته ، فإن كان لا يسمع لبعده فإنه يقرأ فى أصح القولين ، وهو قول أحمد وغيره ، وإن كان لا يسمع لصممه ، أو كان يسمع همهمة الإمام ولا يفقه ما يقول: ففيه قولان فى مذهب أحمد ، وغيره .

والأظهر إنه يقرأ ، لأن الأفضل أن يكون إما مستمعاً • وإما قارثاً ، وهذا ليس بمستمع ، ولا يحصل له مقصود السماع ، فقراءته أفضل من

سكوته ، فنذكر الدليل على الفصلين ، على أنه في حال الجهر يستمع ، وأنه في حال المحافتة يقرأ .

فالدليل على الأول الكتاب والسنة والاعتبار :

(أما الأول) فإنه تعالى قال:

﴿ وَإِذَا قُرِى الْقُرآنُ فَاسْتَمِعُواْ لَهُ وَأَنْصِتُواْ لِمَكَّكُمْ تُرْحَمُونَ ، (٢) وقد استفاض عن السلف أنها نزلت في القراءة في الصلاة ، وقال بعضهم في الخطبة ، أوذكر أحمد بن إحنبل الإجاع على أنها نزلت في ذاك ، وذكر الإجاع على أنه لا تجب القراءة على المأموم حال الجهر ،

ثم يقول : قوله تعالى :

وَوَإِذًا قُرىءَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا ۚ لَهُ وَأَنْضِتُوا ۚ لَكُمْ تُرْحَمُونَ ۗ ا

لفظ عام ، فإما أن يختص القراءة في الصلاة ، أو في القراءة في غير الصلاة ، أو يعمهما . والثانى باطل قطعاً ، لأنه لم يقل أحد من المسلمين إنه بجب الاستاع خارج الصلاة ، ولا بجب في الصلاة ، ولأن استاع المستمع إلى قراءه الإمام الذي يأتم به وبجب عليه متابعته أولى من استاعه إلى قراءة من يقرأ خارج الصلاة داخلة في الآية ، إما على سبيل الحصوص . وإما على سبيل العموم ، وعلى التقديرين فالآية دالة على أمر المأموم بالانصات لقراءة الإمام ، وسواء كان أمر إيجاب أو استحباب .

فالمقصود حاصل ، فإن المراد أن الاستماع أولى من القراءة ، وهذا صربح فى دلالة الآية على كل تقدير ، والمنازع يسلم أن الاستماع مأمور به دون القراءة ، فيما زاد على الفاتحة ، والآية أمرت بالإنصات إذا قرىء القرآن ، والفاتحة أم القرآن ، وهى التى لا بد من قراءتها فى كل صلاة ، والفاتحة أفضل سور القرآن ، وهى التى لم ينزل فى التوراة ولا

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف : ٢٠٤ .

فى الإنجيل ولا فى الزبور ولا فى القرآن مثلها ، فيمتنع أن يكون المراد بالآية الاسماع إلى غيرها دونها ، مع اطلاق لفظ الآية وعمومها ، مع أن قراءتها أكثر وأشهر ، وهى أفضل من غيرها . فإن قوله :

### « وَإِذَا قُرِىءَ الْقُرْآنُ »

يتناولها • كما يتناول غيرها ، وشموله لها أظهر لفظا ومعنى . والعادل عن استماعها إلى قراءتها إنما يعدل لأن قراءتها عنده أفضل من الاستماع وهذا غلط نحالف النص والاجماع فإن الكتاب والسنة أمرت المؤتم بالاستماع دون القراءة ، والأمة متفقة على أن استماعه لما زاد على الفاتحة أفضل من قراءته لما زاد علمها .

فلو كانت القراءة لما يقرأه الإمام أفضل من الاسماع لقراءته لكان قراءة المأموم أفضل من قراءته لما زاد على الفاتحة ، وهذا لم يقل به أحد . وإنما نازع من نازع في الفاتحة لظنه أنها واجبة على المأموم مع الجهر ، أو مستحبة له حينئذ .

وجوابه أن المصلحة الحاصلة له بالقراءة يحصل بالاستهاع ما هو أفضل منها ، بدليل استهاعه لما زاد على الفاتحة ، فلولا أنه يحصل له بالاستهاع ما هو أفضل من القراءة لكان الأولى أن يفعل أفضل الأمرين ، وهو القراءة ، فلما دل الكتاب والسنة والاجماع على أن الاستهاع أفضل له من القراءة ، علم أن المستمع يحصل له أفضل مما يحصل للقارىء ، وهذا المعنى موجود في الفاتحة وغيرها ، فالمستمع لقراءة الإمام يحصل له أفضل مما يحصل بالقراءة ، وحينئذ فلا يجوز أن يؤمر بالأدنى وينهى عن الأعلى .

 الحديث المعروف عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : و من كان له إمام فقراءة الإمام له قراءة (٣) ، .

وهذا الحديث روى مرسلا ، ومسنداً لكن أكثر الأئمة الثقاة رووه مرسلا عن عبد الله بن شداد عن النبي صلى الله عليه وسلم ، وأسنده بعضهم ، ورواه بن ماجه مسنداً ، وهذا المرسل قد عضده ظاهر القرآن والسنة ، وقال به جماهير أهل العلم من الصحابة والتابعين ومرسله أمن أكابر التابعين ، ومثل هذا المرسل يحتج به باتفاق الأئمة الأربعة ، وغيرهم ، وقد نص الشافعي على جواز الاحتجاج عثل هذا المرسل .

فتبين أن الاسماع إلى قراءة الإمام أمر دل عليه القرآن دلالة قاطعة ، لأن هذا من الأمور الظاهرة التى يحتاج إليها جميع الأمة ، فكان بيالها في القرآن مما يحصل به مقصود البيان ، وجاءت السنة موافقة للقرآن . في صحيح مسلم عن أبي موسى الأشعرى قال : «إن رسول الله صلى الله عليه وسلم خطبنا ، فبين لنا سنتنا ، وعلمنا صلاتنا ، فقال : أقيموا صفوفكم ، ثم ليؤمكم أحدكم ، فإذا كبر فكبروا وإذا قرأ فأنصتوا(٤) » . وهذا من حديث أبي موسى الطوبل المشهور . لكن بعض الرواة زاد فيه على بعض ، فنهم من لم يذكر قوله : « وإذا قرأ فأنصتوا » ومهم من ذكرها ، وهي زيادة من الثقة ، لا تخالف المزيد ، بل توافق معناه ، ولهذا رواها مسلم في صحيحه .

<sup>(</sup>٣) أحمد (٣٩/٣) ، وابن ماجه (٨٥٢) ، والحديث حسن ، انظر : صحيح الجامع للشيخ الألباني (٦٣٦٣) ، شرح السنة البغوى (٨٥/٣) .

<sup>(</sup>٤) مسلم (١١٩/٤ – ١٢٠) ، وأبو داود (٩٧٢) والنسائى (٢٤١/٢)، أحمد (٣٩٣/٤)، عبد الرزاق (٣٠٦٥)، ابن خزيمة (١٥٩٣)، البهتي (٢٦/٢، ١٤١، ١٤٢) في السنن .

فإن الانصات إلى قراءة القارئ من تمام الانهام به فإن من قرأ على قوم لا يستمعون لقراءته إلم يكونوا مؤتمين به ، وهذا مما يبين حكمة صقوط القراءة على المأموم ، فإن متابعته لامامه مقدمة على غيرها ؛ حتى في الأفعال ، فإذا أدركه ساجداً سجد معه ، وإذا أدركه في وتر من صلاته تشهد عقب الوتر ، وهذا لو فعله منفرداً لم يجز ، وإنما فعله لأجل الانهام ، فيدل على أن الانهام يجب به ما لا يجب على المنفرد ، ويسقط به ما يجب على المنفرد

وعن أبي هربرة قال : قال رسول الله على : « إنما جعل الإمام ليؤتم به ، فإذا كبر فكبروا ، وإذا قرأ فأنصتوا (٥) » . رواه أحمد ، وأبو داود ، والنسائى ، وابن ماجه . قبل لمسلم بن الحجاج : حديث أبي هربرة صحيح ، يعنى « وإذا قرأ فأنصتوا » قال هو عندى صحيح ، فقيل له : لم لا تضعه ههنا ؟ يعنى في كتابه ، فقال : ليس كل شيء عندى صحيح وضعته ههنا ، إنما وضعت ههنا ما أجمعوا عليه (١) .

<sup>(</sup>٥) أحمد (٣١٤/٢ ، ٣١٤) ، (٣٠٠ ، ٣١٢/٢ ) ، (١٤٨/٢ ) ، (١٤٨/٢ ) ، (١٩٤ ، ١٩٤ ) ، أبو داو د (٦٠٣ ) ، (١٠٤ ) وقال : وهذه الزيادة (وإذا قرأ فأنصتوا ) ليست بمحفوظة ، ولكن أخرجه النسائى (١٤٢/٢ ) بلفظ : (إنما الإمام ليؤتم به ) وصححه الشيخ الألبانى (٢٣٥٤ ) صحيح الجامع وفيه الزيادة المذكورة .

وأخوجه ابن أبي شيبة (٢٥٣/١) ، وابن ماجه (٨٤٦) ، وصححه الشيخ الألباني (٢٣٥٥) وفيه الزيادة المذكورة أيضا .

<sup>(</sup>٦) مسلم (٤/٢٢١).

<sup>[</sup>فائدة] قال الإمام النووى رحمه الله: قد ينكر هذا الكلام ويقال قد وضع أحاديث كثيرة غير مجمع عليها ، والجواب : أنها عند مسلم بصفة المجمع عليه ، ولا يلزم تقليد غيره في ذلك ، وقد ذكرنا في مقدمة هذا الشرح – يعنى شرح مسلم – هذا السؤال وجوابه

وروى الزهرى عن ابن أكيمة الليني عن أبي هريرة . أن رسول الله انصرف من صلاة جهر فها ، فقال : ﴿ هُلُ قُرَّا مَعَى أَحَدُ مَنْكُمُ السَّمِ السَّمِ اللَّهِ السَّمَ ا آنفاً ؟ فِقال رَجَل : نعم . يا رَسُول الله ! قال : إنَّى أقول مالى أنازع ` القرآن(٧) ، . قال : فانهمي الناس عن القراءة مع رسول الله عِنْ فيما جهر فيه النبي رَبُّ بالقراءة في الصلوات . حن سمواً ذلك من رسول عِيَّاكُو . رواه أحمد وأبو داود ، وابن ماجه ، والنسائي ، والرَّمَذَى ، وقال : حديث حسن . قال أبو داود : سمعت محمد بن يحيى بن فارس ، يقول : قوله: ﴿ فَانَّهِي النَّاسِ ﴾ من كالام الزهري . وروى عن البخاري نحو ذلك ، فقال : في الكني من التاريخ ، وقال أبو صالح حدثني الليث حدثني يوسف عن ابن شهاب سمعت ابن أكيمة الليثي يحدث أن سعيد بن المسيب سمع أبا هريرة يقول صلى لنا النبي بَرَافِي صلاة جهر فيها بالقراءة ثم قال : ﴿ هَلَ قُرَّا مَنَكُمِ أَحَدُ مَعَى ؟ قَلْنَا : ۚ نَعَمَ ، قَالَ : إِنَّى أَقُولُ مَالَى أَنَازَعَ القرآن؛ قال : فانتهمي الناس عن التراءة فيا جهر الإمام ، قال الليث (٨) : حدثنی ابن شهاب ولم يقل : فانتهمي الناس ، وقال بعضهم : هو قول الزهري(٩) ، وقال بعضهم : هي قول ابن اكيمة(١٠) ، والصحيح أنه قول الزهري(١١) (١٢).

<sup>(</sup>۷) أخرجه أحمد (۲۸٤/۲ ، ۲۸۵ ، ۲۸۷) ، (۳۱۷) ، و أبو داود (۸۲۲) ، و الترمذى (۳۱۱) ، و قال : هذا حديث حسن ، والنسائى (۱٤١/۲) و ابن ماجه (۸٤۸) ، و ابن حبان (۱۰۹/۳) ، والنسائى (۲۲۲) فى جزء للقراءة خلف الإمام ، والبهتى (۲۲۲) ، و قد السن الكبرى ، والبغوى (۸۳/۳) فى شرح السنة ، وقد صححه الشيخ الألبانى ، انظر : صحيح الجامع (۲۹۱۳) .

<sup>(</sup>٨) في التاريخ للبخارى: (وقال الليث).

<sup>(</sup>٩) في المصدر السابق : (هذا قول الزهرى) .

<sup>(</sup>١٠) في السابق : (وقال يعضهم عن سعيد هذا قول ابن أكيمة).

<sup>(</sup>١١) فى السابق : (والصحيح قول الزهرى) .

<sup>(</sup>۱۲) التاريخ الكبر (۳۸/۸) في جزء الكبي .

(۱۳) انظر قول الإمام البيهى فى : السنن الكبرى (۱۰۹/۲) وقد رد عليه ابن التركمانى بقوله : (أخرج حديثه ابن حبان فى صحيحه ، وحسنه الترمذى ، وقال : اسمه عمارة ، ويقال : عمرو ، وأخرجه أيضاً أبو داود ولم يتعرض لا بشيء ، وذلك دليل على حسنه عنده كما عرف ، وفى الكمال لعبد الغنى : روى عن ابن أكيمة مالك ، ومحمد بن عمرو وقال ابن سعيد : توفى سنة إحدى ومائة ، وهو ابن تسع وسبعين .

وقال ابن أبي حاتم : سألت أبي عنه فقال : صحيح الحديث ، حديثه مقبول .

وقال ابن حبان فی صحیحه : اسمه عمرو ، وقال ابن معین : روی. عنه محمد بن عمرو وغیره .

وحسبك برواية بن شهاب عنه ، وفى التمهيد : كان أيحدث فى مجلس سعيد بن المسيب وهو يصغى إلى حديثه وتحديثه ، وذلك دليل على جلالته عندهم وثقته . انتهى كلامه وهذا كله بننى عنه الجهالة . انتهى انظر هامش السنن الكبرى (١٤٨/٢) .

قیل: لیس کذاك ، بل قد قال أبو حاتم الرازی فیه: صحیح الحدیث ، حدیثه مقبول ، وحكی عن أبی حاتم البسی أنه قال: روی عنه الزهری ، وسعید بن أبی هلال ، وابن أبیه عمر ، وسالم بن عمار ابن أكیمة بن عمر

وقد روى مالك فى موطئه عن وهب بن كيسان ، أنه سمع جابر ابن عبدالله يقول : لا من صلى ركعة لم يقرأ نيها ، لم يصل إلا وراء الإمام(١٤) ، وروى أيضاً عن نافع أن عبد الله بن عمر كال إذا سئل : هل يترأ خلف الإمام ؟ يقول : إذا صلى أحدكم خلف الإمام تجزئه قراءة الإمام ، وإذا صلى وحده فليقرأ . قال : وكان عبد الله بن عمر ، لا يترأ خلف الإمام(١٥) ، وروى مسلم فى صحيحه عن عطاء بن يسار أنه سأل زيد بن ثابت عن القراءة مع الإمام ، فقال : لا قراءة مع الإمام فى شيء (١٦) .

وروى البيهى عن أبي وائل أن رجلا سأل ابن مستود عن القراءة خلف الإمام، فقال: أنصت القرآن، فإن في الصلاة شغلا، وسيكفيك ذلك الإمام(١٧)، وبن مسعود وزيد بن ثابت هما فقيها أهل المدينة، وأهل الكوفة من الصحابة وفي كلامهما تنبيه على أن المانع إنصاته لقراءة الإمام.

<sup>(</sup>١٤) موطأ مالك (ص/٦٠) برقم (١١٣) ولفظه : (من صلى ركمة لم يقرأ فيها يأم القرآن) ـ

<sup>(</sup>١٥) المصدر السابق (ص/٥٩) برقم (١١٢).

<sup>(</sup>١٦) أخرجه مسلم ((٥/٥٧).

<sup>(</sup>١٧) أخرجه البهتي (١٢٠/٢) في السنن الكبرى .

<sup>(</sup>م ٤ - صلاة الجياعة)

وكذلك البخارى فى وكتاب القراءة خلف الإمام ، عن على بن أبى طالب قال : وروى الحارث عن على يسبح فى الأخريين ، قال : ولم يصبع ، وخالفه عبد الله بن أبى رافع ، حدثنا عبان بن سعيد ، سمع عبيد الله بن عمرو ، عن إسحق بن راشد ، عن الزهرى ، عن عبيد الله ابن أبى رافع . مولى بنى هاشم ، حدثه عن على بن أبى طالب : إذا لم يجهر الإمام فى الصلوات ، فاقرأ بأم الكتاب ، وسورة أخرى فى الأوليين ، من الظهر والعصر ، وفاتحة الكتاب فى الأخريين من الظهر والعصر ، وفي الأخريين من المشاء (١٨) .

وأيضاً: فلو كانت القراءة فى الجهر واجبة على المأموم الزم أحد أمرين: إما أن يقرأ مع الإمام ، وإما أن يجب على الإمام أن يسكت له حتى يقرأ ، ولم نعلم نزاعا بين العلماء أنه لا يجب على الإمام أن يسكت لقراءة المأموم بالفائحة ولا غيرها ، وقراءته معه مهى عنها بالكتاب والسنة . فثبت أنه لا يجب عليه القراءة معه فى حال الجهر ، بل نقول : لوكانت قراءة المأموم فى حال الجهر والاستاع مستحبة ، لاستحب للامام أن يسكت لقراءة المأموم ، ولا يستحب للامام السكوت ليقرأ المأموم عنسه جاهير العلماء ، وهذا مذهب أبى حنيفة ومالك وأحمد بن حنبل وغيرهم .

وحجهم فى ذلك أن النبى مِلْقِيْقِ لم يكن يسكت ليقرأ المأمومون ، ولا نقل هذا أحد عنه ، بل ثبت عنه فى الصحح سكوته بعد التكبير للاستفتاح(١٩) ، وفى السنن وأنه كن له سكتتان(٢٠) : سكتة فى أول

<sup>(</sup>۱۸) أخرجه البخارى (ص/۷) برقم (۱) فى جزء القراءة حلف الإمام ، وأخرجه البيهتى (ص/۹۲ ، ۹۳ ) فى كتاب القراءة خلف الإمام . (۱۹) البخارى (۱۸۹/۱ ) ، ومسلم (۹۶/۰ ) .

<sup>(</sup>۲۰) أخرجه أبو داود (۱۷۷)، (۷۷۸)، (۲۷۹)، (۲۸۰)، وقال : حديث حسن ، وأخرجه ابن ماجه (۸٤٤)، (۸٤۵)، (۸٤۵)،

القراءة ، وسكتة بعد الفراغ من القراءة ، وهي سكتة لطيفة للفصل لا تتسع لقراءة الفاتحة : وقد روى أن هذه السكتة كانت بعد الفاتحة ، ولم يقل أحد إنه كان له ثلاث سكتات ، ولا أربع سكتات ، فمن نقل عن النبي بيني ثلاث سكتات أو أربع فقد قال قولا لم ينقله عن أحد من المسلمين ، والسكتة التي عقب قوله : و وَلَا الضَالِّينَ ، من جنس السكتات التي عند رؤوس الآى . ومثل هذا لا يسمى سكوتاً ، ولهذا لم يقل أحد من العلماء إنه يقرأ في مثل هذا .

وكان بعض من أدركنا من أصحابنا يقرأ عقب السكوت عند رؤوس الآى . الآى . فإذا قال الإمام :

الْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِين الرَّ١١)

قال : (الحمد لله رب العالمين ) وإذا قال :

" إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ " (٢٢)

قال : (إياك نعبد وإياك نستعين) وهذا لم يقله أحد من العلُّماء .

وقد اختلف العلماء فى سكوت الإمام على ثلاثة أقوال : فقيل : لا سكوت فى الصلاة بحال ، وهو قول مالك . وقيل فيها : سكتتان ، وهو قول الشافعي ، وأحمد ، وغيرهما لحايث سمرة بن جندب : « أن رسول الله عليه كان له سكتتان : سكتة حين يفتتح الصلاة ، وسكنة إذا فرغ من السورة الثانية . قبل أن يركع (٢٣) ، فذكر ذلك لعمران ابن حمين ، فقال : كذب سمرة . فكتب فى ذلك إلى المدينة إلى أبى

<sup>(</sup>٢١) سورة الفاتحة : ١ .

<sup>(</sup>٢٢) سورة الفاتحة : ٥ .

<sup>(</sup>۲۳) سبق تخربجه .

ابن کعب ، فقال : صدق سمرة ، رواه أحمد . واللفظ له وأبو داود وابن ماحه ، والترمذي ، وقال حديث حسن .

وفى رواية أبى داود: «سكنة إذا كبر. رسكنة إذا فرغ (٢٤) بعد (غير المغضوب عليهم ولا الضالين) » وأحمد رجح الرواية الأولى ، واستحب السكنة الثانية ؛ لأجل الفصل . ولم يستحب أحمد أن يسكت الإمام لقراءة المأموم ، واكن بعض أصحابه استحب ذلك ، ومعلوم أن النبى يَرْالِيَّةِ لو كان يسكت سكنة تتسع لقراءة الفاتحة ، لكان هذا مما تتوفر الهمم والدواعى على نقله ، فاما لم ينقل هذا أحد علم أنه لم يكن .

والسكتة الثانية في حديث سمرة قد نفاها عمران بن حصين ، وذلك أنها سكتة يسيرة ، قد لا ينضبط مثلها ، وقد روى أنها بعد الفاتحة . ومعلوم أنه لم يسكت إلا سكتتين ، فعلم أن احداها طويلة ، والأخرى بكل حال لم تكن طويلة متسعة القراءة الفاتحة .

وأيضاً فاوكان الصحابة كالهم يقرؤن الفاتحة خافه إما في السكتة الأولى وإما في الثانية لكن هذا مما تتوفر الهمم والدواعي على نقله ، فكيف ولم ينقل هذا أحد عن أحد من الصحابة أنهم كانوا في السكتة الثانية خلفه يقرؤن الفاتحة ، مع أن ذلك لوكان مشروعا اكان الصحابة أحق الناس بعلمه ، وعمله ، فعلم أنه بدعة .

وأيضاً فالمقصود بالجهر اسماع المأمومين ، ولهذا يؤمنون على قراءة الإمام فى الجهر دون السر ، فإذا كانوا مشغولين عنه بالقراءة فقد أمر أن يقرأ على قوم لا يستمعون لقراءته ، وهو بمنزلة أن يحدث من لم يستمع لحطبته ، وهسذا سفه تنزه عنه يستمع لحطبته ، وهسذا سفه تنزه عنه

<sup>(</sup>۲٤) سبق تخريجه .

مشريمة . ولهذا روى فى الحديث : « مثل الذى يتكلم والإمام يخطب كمثل الحمار يحمل أسفاراً (٢٥) ، فهكذا إذا كان يقرأ والإمام يقرأ عليه .

<sup>(</sup>۲۰) أخرجه أحمد (۲۳۰/۱)، والطبراني (۱۲۵۳۳) في الكبير، قال الحافظ الهيشمي (۱۸۲/۲) في مجمع الزوائد : رواه أحمد والبزار الطبراني في الكبير، وفيه مجالد بن سعيد وقد ضعفه الناس، ووثقه النسائي في رواية .

وقد ضعف الحديث الشيخ الألباني ، انظر : ضعيف الجامع (٢٤٢).

## فص\_\_\_ل

وإذا كان المأموم مأموراً بالاستهاع والانصات لقراءة الإمام ، لم يشتغل عن ذلك بغيرها ، لا بقراءة ، ولا ذكر ، ولا دعاء ، ففي حال جهر الإمام لا يستفتح ولا يتعوذ . وفي هذه المسألة نزاع . وفيها ثلاثة أقوال ، هي ثلاث روايات عن أحمد . قيل : إنه حال الجهر يستفتح ويتعوذ ، ويتعوذ ، ولا يقرأ ، لأنه بالاستماع يحصل له مقصود القراءة ، مخلاف الاستفتاح والاستعاذة ، فإنه لا يسمعهما .

وقيل : يستفتح ولا يتعوذ ، لأن الاستفتاح تابع لتكبيرة الإحرام بخلاف التعوذ فإنه تابع للقراءة ، فمن لم يقرأ لايتعوذ .

وقيل: لا يتفتح ولا يتعوذ حال الجهر، وهذا أصح، فإن ذلك يشغل عن الاسماع والانصات المأمور به، وايس له أن يشتغل عما أمر به بشيء من الأشياء.

ثم اختلف أصحاب أحمد: فمهم من قال هذا الحلاف إنما هو فى حال سكوت الإمام ، هل يشتغل بالاستفتاح ، أو الاستعادة ، أو بأحدها أو لا يشتغل إلا بالقراءة لكونها مختلفا فى وجوبها . وأما فى حال الجهر فلا يشتغل بغير الانصات والمعروف عند أصحابه أن هذا النزاع هو فى حال الجهر ، لما تقدم من التعليل ، وأما فى حال المخافتة فالأفضل له أن يستفتح ، واستفتاحه حال سكوت الإمام أفضل من قراءته فى ظاهر مذهب أحمد ، وأبى حنيفة وغيرهما . لأن القراءة يعتاض عها بالاستماع ، مخلاف الاستفتاح .

وأما قول القائل: إن قراءة المأموم مختلف في وجوبها ، فيقال : وكذلك الاستقتاح هل يجب؟ فيه قولان مشهوران في مذهب أحمد ، ولم يختلف قوله : إنه لا يجب على المأموم القراءة في حال الجهر ، واختار ابن بطة وجوب الاستفتاح ، وقد ذكر ذلك روايتين عن أحمد .

فعلم أن من قال من أصحابه كأبي الفرج ابن الجوزى إن القراءة حال المخافتة أفضل في مذهبه من الاستفتاح ، فقد غلط على مذهبه . ولكن هذا يناسب قول من استحب قراءة الفاتحة حل الجهر ، وهذا ما علمت أحداً قاله من أصحابه ، قبل جدى أبي البركات ، وليس هو مذهب أحمد ولا عامة أصحابه ، مع أن تعليل الأحكام بالحلاف علة باطلة في نفس الأمر ، فإن الحلاف ليس من الصفات التي يعلق الشارع بها الأحكام في نفس الأمر ، فإن ذلك وصف حادث بعد النبي برائيم ، ولكن يسلكه من لم يكن عالماً بالأدله الشرعية في نفس الأمر ، اطلب الاحتياط .

وعلى هذا ففى حال المخافتة هل يستحب له مع الاستفتاح الاستعاذة إذا لم يقرأ ؟ على روايتين ،

والصواب: إن الاستعادة لا تشرع إلا لمن قرأ ، فإن اتسع الزمان للقراءة استعاد وقرأ ، وإلا أنصت .

#### **فعہ.۔۔۔۔**ل

وأما والفصل الثانى ، وهو القراءة إذا لم يسمع قراءة الإمام . كحال مخافتة الإمام ، وسكوته ، فإن الأمر ، قراءة والمرغد مها تقاول المصلى أعظم مما يتناول خوه ، فإن قراءة الفرآن و الصلاة أفضل مها يتناول المصلاة ، وما ورد من الفضل لقارىء القرآن يتناول المصلى أعظم مما يتناول

غیره ؛ لقوله علی : «من قرأ القرآن فله بكل حرف عشر حسنات ، أما إنى لا أقول : ( الدّم ) حرف ، ولكن ألف حرف ولام حرف . ومم حرف (٢٦) » قال النرمذي : حدیث صحیح .

وقد ثبت في خصوص الصلاة قوله في الحديث الصحيح ، الذي رواه مسلم عن أبي هريرة عن النبي على قال : « من صلى صلاة لم يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج – ثلاثاً » أي : غير تمام فقيل لأبي هريرة : إني أكون وراء الإمام . فقال : اقرأ بها في نفسك فإني سمعت رسول الله على يقول : « قال الله : قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين ، فنصفها لي ، ونصفها لعبدي ولعبدي ما سأل . فإذا قال العبد : ( الحمد لله رب العالمين ) قال الله : طعبدي عبدي ، فإذا قال » ( الرحمن الرحم ) قال الله : أثني على عبدي ، فإذا قال : ( إياك نعبد وإياك نستعين ) قال : هذا بيني وبين عبدي ، ولعبدي ما سأل ، فإذا قال : ( إياك نعبد وإياك نستعين ) قال : هذا بيني وبين عبدي ، ولعبدي ما سأل ، فإذا قال : ( اهدنا الصراط المستقم صراط عبدي ، ولعبدي ما سأل ، فإذا قال : ( اهدنا الصراط المستقم صراط المدين أنعمت عليهم . غير المغضوب عليهم ولا الضالين ) قال : هذا لعبدي ، ولعبدي ما سأل ( ٢٧ ) » .

وروى مسلم فى صحيحه عن عمران بن حصين : أن رسول الله بَلِيَّةِ صلى الظهر ، فجعل رجل يقرأ خلفه : بسبح اسم ربك الأعلى ، فلما انصرف قال : «أيكم قرأ ؟ أو أيكم القارىء ــ قال رجل : أنا ،

<sup>(</sup>٢٦) أخرجه الترمذي (٣٠٧٥) وقال : هذا حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه ، وأخرجه الحاكم (٨٥٥/١) بنحوه . وقال : هذا حديث صحيح ، وتعقبه الذهبي بقوله : لكن إبراهيم بن مسلم – أحد الرواة - ضعيف ، وأخرجه النبريزي (٢١٣٧) في مشكاة المصابح ، وقاد صححه الشيخ الألباني ، انظر مدجح الجامع برقم (٣٤٥) .

<sup>(</sup>۲۷) أخرجه مسلم (۱۰۱/۱۰ ۲۰۲).

قال: قد ظننت أن بعضكم خالجنها (٢٨) » رواه مسلم . فهذا قد قرأ خلفه فى صلاة الظهر ، ولم يهه ولا غيره عن القراءة ، لكن قال : « قد ظننت أن بعضكم خالجنها » أى نازعنها . كما قال فى الحديث الآخر : « إنى أقول مالى أنازع القرآن(٢٩) » .

وفى المسند عن ابن مسعود قال : كانوا يقرأون خلف النبى عَرَاقِيْهِ ، فقال : «خلطتم على القرآن(٣٠) » فهذا كراهة منه لمن نازعه وخالجه ، وخلط عليه القرآن ، وهـذا لا يكون ممن قرأ فى نفسه بحيث لا يسمعه

(۲۸) أخرجه مسلم (۲۸٪) .

[ فائدة ]

قوله: (خالجنها) أى نازعلها ، قال الإمام النووى رحمه الله : ومعنى هذا الكلام الإنكار عليه ، والإنكار فى جهره ، أو رفع صوته عيث أسمع غيره لا عن أصل القراءة ، بل فيه أنهم كانوا يقرأون بالسورة فى الصلاة السرية .

وفيه إثبات قراءة السورة فى الظهر للإمام وللمأموم ، وهذا الحكم عندنا ، ولنا وجه شاذ ضعيف أنه لا يقرأ المأموم السورة فى السرية ، كما لا يقرأها فى الجهرية ، وهذا غلط ، لأنه فى الجهرية يؤمر بالإنصات، وهنا لا يسمع ، فلا معنى لسكوته من غير استماع ، ولوكان فى الجهرية بعيداً عن الإمام لا يسمع قراءته ، فالأصح أنه يقرأ السورة ، والله أعلم ، انهى نقلا عن شرح النووى على مسلم ( ١٠٩/٤ ) .

(۲۹) سبق تخریجه .

(۳۰) أخرجه أحمد (۲۰۱/۱) ، والبخارى (ص/۸۷) فى جزء القراءة برقم (۲۰۲) ، والبهتى (ص/۱٦۸) فى كتاب القراءة ، والدارقطنى (۲۳٤/۱) .

غيره ، وإنما يكون ممن أسمع غيره ، وهذا مكروه لما فيه من المنازعة لغيره ، لا لأجل كونه قارئاً خلف الإمام ، وأما مع محافتة الإمام . فإن هذا لم يرد حديث بالنهبي عنه ، ولهذا قال : « أيكم القارىء ؟ (٣١) » . أي القارىء الذي نازعي ، لم يرد بذلك القارىء في نفسه ، فإن هسلم لا ينازع ، ولا يعرف انه خالج النبي عَرَاقَةٍ ، وكر اهة القراءة خلف الإمام إنما هي إذا امتنع من الانصات المأمور به ، أو إذا نازع غيره ، فإذا لم يكن هناك إنصات مأمور به ، ولا منازعة ، فلا وجه للمنع من تلاوة القرآن في الصلاة . والقارىء هنا لم يعتض عن القراءة باسماع فيفوته الاسماع والقراءة جميعاً ، مع الحلاف المشهور في وجوب القراءة في مثل الأسماع والقراءة حميعاً ، مع الحلاف المشهور في وجوب القراءة في مثل أحمد الاجماع على خلافه .

وأبو هريرة وغيره من الصحابة فهموا من قوله: قسمت الصلاة بيني وبين عبدى نصفين (٣٢) ، فإذا قال العبد: ( الحمد لله رب العالمين ) أن ذلك يعم الإمام والمأموم.

وأيضاً فجميع الأذكار التي يشرع للامام أن يقولها سرا يشرع للمأموم أن يقولها سراً كالتسبيح في الركوع والسجود ، وكالتشهد والدعاء . ومعلوم أن القراءة أفضل من الذكر والدعاء ، فلأى معنى لا تشرع له القراءة في السر ، وهو لا يسمع قراءة للسر ، ولا يؤون على قراءة الإمام في السر .

وأيضاً فإن الله سبحانه لما قال :

ا وَإِذَا قُرِيءَ الْقُرْ آنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ١(٣٣)

<sup>(</sup>۳۱) سبق تخر بجه .

<sup>(</sup>٣٢) سبق تخربجه .

<sup>(</sup>٣٣) سورة الأعراف : ٢٠٤ .

وقال : " وَاذْكُر رَّبُّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعاً وَخِيفَةً . وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْغُدُّرِ وَالآصَالِ ، وَلا تَكُن مِنَ الْغَافِلِينَ " (٣٤) -

وهذا أمر للنبي ﴿ لِيِّنْمِ ، ولأمته ، فإنه ما خوطب به خوطت به الأمة ﴿

ما لم يرد به نص بالتخصيص . كقوله :

" وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبَلِ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلُ الغُرُوبِ " (٣٥) وقوله : « وأَقِم الصَّلَاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اللَّيْلِ السَّابِ " أَقِم الصَّلَاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى عَسَقِ اللَّيْلِ " (٣٧)

ونحو ذلك . وهذا أمر يتناول الإمام والمأموم والمنفرد بأن يذكر الله في نفسه بالغدو والآصال ، وهو يتناول صلاة الفجر والظهر والعصر ، نيكون المأموم مأموراً بذكر ربه في نفسه لكن إذا كان مستمعاً كان مأمورا بالاستماع ، وإن لم يكن مستمعاً كان مأموراً بذكر ربه في نفسه . والقرآن أفضل الذكركما قال تعالى :

" وَهَذَ ذِكُرٌ مُّبَارَكٌ أَنَزِلْنَاهُ "(٣٨)

وقال تعالى : " وَقَدْ آتَيْنَاكَ مِن لَّدُنَّا ذِكُراً "(٣٩)

وقال تعالى : ﴿ وْمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ أَعْمَى ١٤٠)

(٣٤) سورة الأعراف : ٢٠٥ .

(٣٥) سورة ق : ٣٩.

(٣٦) سورة هود : ١١٤ .

(٣٧) سورة الإسراء : ٧٨ . (٣٨) سورة الأنبياء : ٠٠ .

(٣٩) سورة طه : ٩٩

(٤٠) سورة طه : ١٢٤ .

وقال : « مَاْ يَأْتِيهِم مِّن ذِكْرٍ مِّن رَبِّهِم مُّخْدَثٍ » (١٤)

وأيضاً: فالسكوت بلا قراءة ولا ذكر ولا دعاء ليس عبادة ، ولا مأمورا به ، بل يفتح باب الوسوسة ، فالاشتغال بذكر الله أفضل من السكوت ، وقراءة القرآن من أفضل الحبر ، وإذ كان كذلك فالذكر بالقرآن أفضل من غبره ، كما ثبت في الحديث الصحيح عن الذي يترقيم أنه قال : أفضل الكلام بعد القرآن أربع – وهن من القرآن – سبحان الله ، والحمد الله ، ولا إله إلا الله ، والله أكبر (٤٢) » . رواه مسلم في صحيحه . وعن عبد الله بن أبي أوفي قال : «جاء رجل إلى الذي يرقي فقال : إني بوعن عبد الله بن أبي أوفي قال : «جاء رجل إلى الذي يرقي فقال : «قل لا أستطيع أن آخذ من القرآن شيئاً فعلمني ما يجزئني منه ، فقال : «قل سبحان الله ، والحمد لله ، ولا إله إلا الله ، والله أكبر ، ولا حول ولا قوة الإ بالله » فقال : يا رسول الله ! هذا لله ، فالى ، قال : قل « اللهم ارحمني ، وارزقني وعافني ، واهدني » فاما قام قال : هكذا بيديه – الرحمني ، وارزقني وعافني ، واهدني » فاما قام قال : هكذا بيديه – أحمد ، وأبو داود ، والنسائي .

والذين أوجبوا القراءة في الجهر : احتجوا بالحديث الذي في السن عن عبادة أن النبي ﷺ قال : « إذا كنتم ورائي فلا تقرؤوا إلا بفاتحة

<sup>(</sup>٤١) سورة الأنبياء : ٢ .

<sup>(</sup>۲۶) أخرجه البخارى (۱۷۳/۸) ، وأحمد (۲۰/۵) ، (۳٦/٤) . وأخرجه مسلم (۱۱۷/۱٤) بلفظ : (أحب الكلام إلى الله) ، وأخرجه البيهةي (۳۸۱/۲) ، والحاكم (۲٤۱/۱) .

<sup>(</sup>٤٣) أخرجه مسلم (١٩/١٧) •ن حديث سعد ، وأبو داود (٨٣٢) • وأحمد (١٨٠/١) ، والنسائى (١٤٣/٢) •ن حديث عبد الله بن أبى أونى .

الك: ب، فإنه لا صلاة لمن لم يقرأ بها (٤٤) ». وهذا الحديث معلل عند أئمة الحديث بأور كثيرة ، ضعفه أحمد وغيره من الأئمة . وقد بسط الكلام على ضعفه في غير هذا الموضع ، وبين إن الحديث الصحيح قول النبي بالله : « لا صلاة إلا بأم القرآن (٤٥) » فهذا هو الذي أخرجاه في الصحيحين . ورواه الزهري عن محمود بن الربيع عن عبادة . وأما هذا الحديث فغلط فيه بعض الشاميين وأصله أن عبادة كان يؤم ببيت المقدس ، فقال هذا فاشتبه عليهم المرفوع بالوقوف على عبادة .

وأيضاً: فقد تكلم العلماء قديما وحديثا فى هذه المسألة ، وبسطوا التول فيها ، وفى غيرها ، من المسائل . وتارة أفردوا القول فيها فى مصنفات مفردة : كالبخارى وغيره . وطائفة للنفى : كأبى مطيع البلخى ، وكرام ، وغيرهما .

ومن تأمل مصنفات الطوائف تبين له القول الوسط ، فإن عامة المصنفات المفردة تتضمن صور كل من القولين المتباينين ، قول من ينهى

<sup>(</sup>٤٤) أخرجه أبو داود (۸۲۳) ، والترمذى (۳۱۰) وقال : حديث حسن ، أخرجه أحمد (۵۲۳، ۳۱۲) ، والحاكم (۲۳۸/۱، ۲۳۲) ، والحاكم (٤٦٠)، ابن حبان (٤٦٠) ، والبغوى (۸۲/۳) ، ابن حبان (٤٦٠) ، والبغوى (۸۲/۳) تى شرح السنة ، ولكن ضعف الحديث الشيخ الألبانى حفظه الله ، انظر : ضعيف الجامع (۲۰۸۱) ، (٤٦٨٤) .

<sup>(20)</sup> أخرج البخارى (١٩٢/١) ، ومسلم (١٠٠/٤) ، والنسائى (٢٥٧/٢) ، وأحمد (٣١٢/٥) ، وابن ماجه (٨٣٧) ، والبيهتى (ص/٢٤) فى كتاب القراءة خلف الإمام .

عن القراءة خلف الإمام ، حتى فى صلاة السر . وقول من يأمر بالقراءة خلفه مع سماع جهر الإمام ، والبخارى ممن بالغ قى الانتصار للاثبات بالقراءة حتى مع جهر الإمام ؛ بل يوجب ذلك ، كما يقوله الشافعى فى الجديد ، وابن حزم ، ومع هذا فحججه ومصنفه إنما تتضمن تضعيف قول أبى حنيفة فى هذه المسألة وتوابعها .



ثم التحقيق والحمد قه الذي بنعمته تتم الصالحات

أبو مريم مجدى بن فتحى السيد

## الفهرين

| <b>ب</b> فح <b>ة</b> | الم |   |     |   |   |         | الموضوع                                  |
|----------------------|-----|---|-----|---|---|---------|------------------------------------------|
| ٣                    |     |   |     |   | • |         | مِن يدى الكتاب وأهميته                   |
| ٥                    |     |   |     | • |   |         | العمل في الكناب                          |
| 7                    |     |   |     |   |   |         | أصل الكتاب أصل                           |
| V                    |     |   |     | • |   |         | ترجمة المصنف                             |
| 10                   |     | • |     |   |   |         | باب صلاة الجاعة                          |
| . 17                 | •   |   |     |   |   |         | حكم الصلاة فى المساجد التي على القبور    |
| ١٨                   |     |   |     | • | • |         | فائدة عظيمة                              |
| 19                   | ٠.  |   | •   |   |   |         | اقامة الصلوات الحمس في المساجد من أ      |
| ۲.                   | •   | • | ٠.  |   |   | ساجد    | أدلة الموجبون : لصلاة الجاعة في الم      |
| 77                   |     |   |     |   | ٠ | إلا بعا | أدلة من قال : لا تصح صلاة المنفرد إ      |
| 44                   |     |   |     |   |   |         | قاعدة الشريعة فيمن كان عازماً على الفع   |
| ~ : <b>**</b>        |     |   |     |   |   | •       | من سمع الداعي ولم يجيب                   |
| 40                   |     |   |     |   |   |         | من اعتقد أن الصلاة في بيته أفضل .        |
| ۳۲ ء                 |     |   |     |   |   |         | رجل جار للمسجد ولم محضر                  |
| **                   |     |   |     | • |   | اسنة    | إذا أقيمت صلاة الفريضةً . يأتى بها أم ال |
| ٤٠                   |     |   |     |   | • |         | وسالة القراءة خلف الإمام                 |
| 24                   |     |   |     |   |   |         | الدليل « الكتاب والسنة والاعتبار ،       |
| ۲٥                   |     |   |     |   |   |         | المقصود باستماع المأموم أثناء ُ الجهر .  |
| ٥١                   |     |   | • • |   |   |         | 10 m 10 m 10 m                           |
|                      |     |   |     |   |   |         | حكم القراءة إذا لم يسمع قراءة الإمام     |
| _                    |     |   |     |   |   |         | - 1 - 11                                 |

#### رقم الإياماع ٣٢٠٣ نسنة ١٩٨٨



## مطايع الوهاء المنصورة

شارع الإمام محمد عبده المواجه لكلية الآداب ت: ٣٤٠٧٢١ - ص.ب: ٢٣٠٠

تلکس : DWFA UN ۲٤۰۰٤